

# بيني لِنْهُ الرَّهُمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهُمُ المُلْعُ الرَّهُمُ الْمُ الْمُؤْمِلُ المُلْعُمُ المُلْعُمُ المُلْعُمُ المُلْعُمُ المُلْعُمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُعُمِّ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ المُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُول



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تما م البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تقديق واجازت ك بعداً پ

لوژ (**UPLOAD**) کی جاتی ہیں۔

🖘 متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع سے محض مندر جات کی

نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

🖘 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیخ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں اللہ فرمائیں کئی متاب وسنت ڈاٹ کام

webmaster@kitabosunnat.con

www.KitaboSunnat.com

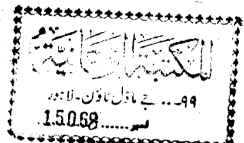


تالیف عبدالرحمٰن عبدالخالق ترجمه صفی الرحمٰن المهبار کیوری





36 - Trà



## WWW.KITABOSUNNAT.COM

## فهرست مضامين

| صفحةبمبر  | عنوان                                                     | نمبرشار |
|-----------|-----------------------------------------------------------|---------|
| 5         | مقدمه                                                     | 1       |
| 7         | صوفیانها فکاری خطرنا کیاں                                 | 2       |
| 7         | مسلمانوں کوقر آن وجدیث ہے پھیرنا                          | 3       |
| 12        | قران وحدیث کے لیئے باطنی تاویل کا دروازہ کھولنا           | 4       |
| 17        | مصطفیٰ محموداوراس کی کتاب ' قران کی عصر ی تفسیر کی کاوش'' | 5       |
| 23        | اسلامی عقید ہے کی بربادی                                  | 6       |
| 28        | فىق وفجوراورابا حيت كى دعوت                               | 7       |
| 31        | ابن عقیل کی زبانی صوفیوں کی سیاہ کاریاں                   | 8       |
| 34        | صوفياءادرگانج كى حلت                                      | 9       |
| 37        | عبدالوہاب شعرانی اور اس کی کتاب''طبقات'' شادی کی          | 10      |
| 7 July 14 | وعوت جس بل زندے اور مردے حاضر ہوئے                        |         |
| 43        | دوسراباب والفوف سے سطرت بحث كى جا ي ؟                     | 11      |
| 45        | تقوف كند كيول كاستدرب                                     | 12      |
| 45        | اول:اسلام اورتصوف كرديميان بنيادي فرق                     | 13      |
| 47        | ووم: صوفى عقيد _ تفصيل فطوط                               | 14      |

| 47  | ا۔ اللہ کے بارے میں             |            |
|-----|---------------------------------|------------|
| 47  | ۲۔ رسول کے بارے میں             | [<br> <br> |
| 47  | س_ اولیاء کے بارے میں س         |            |
| 48  | ۳۔ جنت اور جہنم کے بارے میں     |            |
| 49. | ۵۔ ابلیس اور فرعون              |            |
| 50  | صونی شریعت                      | 16         |
| 51  | ۲_ عبادات                       |            |
| 51  | 2_ حلال وحرام                   | ·          |
| 51  | ٨_ حكومت وسلطنت اورسياست        |            |
| 51  | ٩۔ تربیت                        |            |
| 52  | سوم: صوفی سے بحث کا نقط کہ آغاز | 17         |
| 53  | صوفی اپنادین کہاں سے لیتے ہیں؟  | 18         |

#### مقدمه

الحمد لله الذي بعث محمداً صلى الله عليه وسلم بالحق بين يدى الساعة مفرقا بين الهدى والضلال ، و بين التوحيد والشرك ، وبين الجاهلية والإسلام ، والصلاة والسلام على النبى الهادى الذى أتم رسالة ربه غاية الإ تمام ، وترك أمته على المحجة الواضحة البينة التي لا يزيغ عنها إلا من صوف الله قلبه عن الإيمان والإسلام.

تمام تعریف اللہ کے لئے ہے جس نے محقظہ کو قیامت سے پہلے ہدایت و عمراہی ، تو حیدوشرک اور جاہلیت و اسلام کے درمیان تفریق کنندہ ، بنا کرمبعوث فر مایا۔ اور درود درسلام ہو نبی ہادی تالیہ پر جنھوں نے اپنے پر وردگار کی رسالت کونہایت درجہ مکمل کردیا ، اورا پی امت کوالی واضح اور روشن شاہراہ پرچھوڑا جس سے صرف وہی مخص بھٹک سکتا ہے جس کا دل اللہ نے ایمان واسلام سے چھردیا ہو۔ اما بعد

میں نے لیے غور وگر کے بعد محسوں کیا ہے کہ صوفیا نہ افکار امت اسلام کے لئے تمام خطروں سے زیادہ بڑا خطرہ ہیں۔ انہیں افکار نے اس امت کی عزت کو ذلت اور رسوائی سے تبدیل کیا ہے۔ اور اب بھی یہ افکار یہی کام انجام دے رہے ہیں۔ یہ افکار در حقیقت ایک ایسا کیڑا ہیں جو ہمارے لیے اور پا کدار در خت کے گودے کو چھیدتا اور ڈھاتا جارہا ہے، یہاں تک کہ اسے رفتار زبانہ کے رحم وکرم پر چھوڑ ویا ہے۔ امت کسی بھی خطرے سے بہال تک کہ اسے رفتار زبانہ کے رحم وکرم پر چھوڑ ویا ہے۔ امت کسی بھی خطرے سے کہا جب بیک اس کیڑے سے چھٹکارا حاصل نہیں کر لیتی ہے اپنی مشکلات سے نجات نہیں پا کتی۔ ہیں نے اس سلسلے میں بھر اللہ ''الفر الصوفی'' کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی ہے۔ لیکن چونکہ یہ کتاب خاصی شخیم ہے، اور مشاغل میں مصروف بعض قار کین کے لئے اس

المرتسوف كما كارستانيان

کے تمام گوشوں کا اعاطہ کرنا مشکل ہے اس لئے میں نے بیخضر سار سالہ تالیف کر دیا تا کہ صوفیا نہ افکار کے پردہ میں عالم اسلام کے لئے جوز بردست خطرات پوشیدہ ہیں ان کی تشریح کر دی جائے ۔ ممکن ہے اس رسالہ سے امت اسلامیہ کے قائدین اور رہنماؤں کو اس پوشیدہ اور تباہ کن آفت پر تنبیہ حاصل ہواوروہ امت اسلامیہ کے جسم سے اس کے استیصال پر کمر بستہ ہوجا ئیں۔ پھران خطرات کو بیان کر لینے کے بعد میں نے اہل تصوف کے ساتھ بحث و تفتگو کا ایک مختصر سانمونہ بھی پیش کیا ہے تا کہ طالب علموں کو ان کے ساتھ بحث و تفتگو کی جاسکتی کی تربیت حاصل ہوجائے ، اوروہ یہ کے لیں کہ اہل تصوف پر کس طرح ججت قائم کی جاسکتی ہے۔ یہ بیانہیں کس طرح صراط متنقیم کی طرف لایا جاسکتا ہے۔

الله سے میری دعاہے کہ وہ اس رسالہ سے است اسلام اور طالبین علوم شریعت کو نقع پہنچائے۔اور میں ابتدا میں بھی اور خاتمہ پر بھی اللہ کی حمد کرتا ہوں اور اس کے بند سے اور پیٹیس میں اللہ کی حمد کرتا ہوں اور اس کے بند سے اور پیٹیس میں بھی جا ہوں۔

حتبه عبدالرحن عبدالخالق کویت \_شنبه ارزی القعدة ۲۳ ۱۳۰۰ه ااراگست ۱۹۸۳ء

يهلاباب

## صوفیانها فکار کی ،خطرنا کیاں

صوفیانهافکار کے اہم ترین خطرات میرین

ا۔ مسلمانوں کوفر آن وحدیث سے پھیرنا

ابل تصوف نے پہلے بھی اور موجودہ دور میں بھی مختلف ذرائع اور نہایت پیچیدہ طریقوں سے لوگوں کوقر آن وحدیث سے پھیرنے کی کوشش کی ہے۔ بعض طریقے حسب ذیل ہیں:

(الف) یہ خیال کر آن میں تدبر کرنے سے اللہ کی طرف سے توجہ ہٹ جاتی ہے ان حضرات نے اپنے خیال میں فنافی اللہ کوصوفی کا آخری مقصد قرار دیا ہے۔ اور یہ بچھتے ہیں کہ قرآن میں تدبرانسان کواس مقصد سے پھیر دیتا ہے۔ اور یہ بچول جاتے ہیں کہ قرآن کا تدبر درحقیقت اللہ سجانہ و تعالیٰ کا ذکر ہے۔ کیوں کہ قرآن یا تو اللہ کے اساء وصفات کے ذریعہ اس کی مدح ہے۔ یا اللہ نے اپنے اولیاء اور اپنے و شمنوں کے ساتھ جوسلوک کیا ہے اس کا بیان ہے۔ اور یہ سب اللہ کی مدح یااس کی صفات کا علم ، یااس کے تھم اور شریعت میں تدبر ہے۔ اور اس تدبر سے اس کی حکمت معلوم ہوتی اور اپنی مخلوق کے ساتھ اس سجانہ وتعالیٰ کی رحمت کا پہتد گئتا ہے کین چونکہ اہل تصوف میں سے ہر شخص خود اللہ بنتا چا ہتا ہے اور اپنی کھوٹ تو اللہ بنتا چا ہتا ہے اور اپنی کھوٹ ترآن ایک کے ساتھ سے موت ہوتا ہے اس لئے اسے گوارہ نہیں کہ لوگ قرآن میں تذریر کے اللہ کی صفات کی معرفت عاصل کریں۔ چنا نچہ علامہ شعرانی اپنی کتاب الکبریت الاحر میں کھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنی بعض غیبی نداؤں میں کہتا ہے:

الم تسوف كى كار تاليال

'' اے میرے بندو! رات میرے لئے ہے قرآن کے لئے نہیں کہ اس کی تلاوت کی جائے ۔تمہارے لئے دن میں عبادت کا لمبا کام ہے،لہذارات گل ک گل میرے لئے بناؤ۔اور جبتم رات میں قر آن تلاوت کروتو میں تم ہے بنہیں طلب کرتا کہ آس کے معانی کے ساتھ شہرو۔ کیوں کہاس کے معنی تم کومشاهده ہے براگندہ کردیں گے۔ایک آیت تم کومیری جنت،اوراس میں میرے اولیاء کے لئے تیار کی ہوئی نعت کی طرف لے جائے گی۔ پھر جب تم میری جنت میں حور کے ساتھ نرم و نازک رلیٹمی گدوں اور تو شکوں پر آرام كررب مو كوتو مي كهال مول كا-اورايك دوسرى آيت تم كوجنم كى طرف لے جائے گی ،اورتم اس کے طرح طرح کے عذاب کامعائے کروگے۔ تو جب تم اس میں مصروف ہو جاؤ گے تو میں کہاں ہوں گا۔کوئی اور آیت تم کو آ دم یا نوح یا هودیا صالح یا مویٰ یاعیسی علیهم الصلاة والسلام کے واقعہ کی طرف لے جائے گی۔اورایسے ہی اور بھی۔ حالاں کہ میں نے تم کو تد بر کا تھم صرف اس لئے دیا ہے کہتم اپنے دل کے ساتھ میرےاو پر مجتمع ہوجاؤ۔ باقی رہاا دکام متنبط كرنا تواس كے لئے دوسراوقت ہے اور يہاں برا بلند بلكه بلندتر مقام

واضح رہے کہ شعرانی کی یہ بات زبردست دہریت ہے۔ آخراللہ نے دہ بات کہاں کہی ہے جب کہاں کہی ہے جے شعرانی نے گھڑ لیا ہے۔۔۔اور بھلا اللہ تعالیٰ ایسی بات کہ گا کیے جب کہ یہاں کے بندے اور اس کے رسول محقیقہ پر تازل کیے گئے قرآن برق کے خلاف ہے۔ قرآن میں اللہ کا ارشادیہ ہے۔

الكبريت الأحمر برحاشيه اليواقيت والجوابرس ال

یاکی بابرکت کتاب ہے جوہم نے آپ پر نازل کی تا کہ لوگ اس کی آیتوں میں كِسَابٌ انسزلُنسُهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِّيَدَّبُّرُوُا آيَاتِهِ

تدبر کریں۔

اورارشادے:

وہ لوگ قرآن میں تدبر کیوں نہیں کرتے، کیادلوں برتالے پڑھئے ہیں۔ أَفَلاَ يَتَلَبَّرُوُنَ الْقُرُانَ أَمُّ عَلَىٰ قُلُوْبٍ اقْفَا لُهَا٥

اورفر مایا:

فَذَكِرُبِالْقُورُانِ مَنُ يَّحَافُ وَعِيْدِه مَ آپ قرآن كے ذرىيداس مخص كوفسيحت كرب جوميرى وعيدسے دُرتا ہو۔

پھر ٹی میالئے کا دستور تھا کہ آپ رات میں تبجد کے اندر قرآن مجید کی تلاوت فرماتے۔اور جب کس ایس آیت سے گزرتے جس میں جنت کا ذکر ہوتا تواس آیت کے پاس رک کر اللہ عزوجل سے دعا فرماتے۔اور جب کس ایس آیت سے گزرتے جس میں عذاب کی وعیداور وسم کی ہوتی تواس آیت کے پاس رک کر اللہ سجانہ سے دعا فرماتے اور جبنم عذاب کی وعیداور وسم کی ہوتی تواس آیت کے پاس رک کر اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مردی سے پناہ ما تکتے۔ یہ بات صحح حدیث میں حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مردی ہے۔ مگر اہل تصوف کہتے ہیں کہ رات میں قرآن کی تلاوت کرنا اور تبجد پڑھنا ایک ایس مشغلہ ہے جس میں بھن کر آ دمی اللہ سے پھر جاتا ہے۔ حالاں کہ رات کا قیام وہ عظیم ترین فریفنہ ہے جو اللہ نے اپنے رسول میں گئے۔ پاس کے مقرر فرمایا تھا تا کہ آپ اس کی بدولت قیامت کے روزعظیم ترین مقام پرفائز ہوگیں۔ چنانچ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

اور (ا بیغیر!) رات میں آپ قرآن کے ساتھ تہجد پڑھیں جو آپ کے لئے زائد ہے۔ قریب ہے کہ آپ کا پروردگار

وَمِنَ الْيُلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَا فِلَةً لَكَ عَسَىٰ الْيُلِو فَتَهَجَّدُ بِهِ نَا فِلَةً لَكَ عَسَىٰ اللهُ عَنَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَّحُمُوداً ٥

آپ کومقام محمود پر بھیجے۔

غور فرمائے کہ اللہ تعالی نے پنیسر اللہ کے لئے مقام محمود کورات میں قرآن کے ساتھ آپ کے تنجد پڑھنے کو دیا گیا ساتھ آپ کے تنجد پڑھنے کو دیا گیا تھا۔ چنا نچہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

اے کمبل پوش! رات میں قیام کر (تہجد پڑھ) گرتھوڑا، آ دھایااس سے کچھ کم یا اس پر کچھاضا فدکر،اور قرآن کو کھبر کھبر کر ينائيهاالهُزَّمِلُ٥ قُمِ الْيُلَ إِلَّا قَلِيلاً٥ يِـضُـفَـهُ أَوِانْقُصُ مِنْهُ قَلِيُلاً٥ أَوُزِهُ عَلَيْهِ وَرَبِّلِ الْقُرُآنَ تَرُبِيْلاً٥

-27

یہاں اہم بات یہ ہے کہ یہ جھوٹے (اہل نصوف) لوگوں کواس بہانے قرآن مجید سے پھیرتے ہیں کہ یہ ایک مشغلہ ہے جس میں پھنس کرآ دمی اللہ کی عبادت سے پھر جاتا ہے پس غور فرمائے کہ اس سے بڑھ کرتلہیں اور فریب کاری کیا ہوگی۔

(ب) الل تصوف کامیرخیال کهان کے مبتدعانه اورادووطا نُف قرآن مجید سے اُنفل ہیں۔ چنانچہ احمد تیجانی وغیرہ کہتے ہیں که''نماز فاتح'' (جزان کی اپنی ایجاد و اختراع ہے)

روئے زمین پر پڑھے جانے والے تمام اذ کارے چھے ہزار گنازیا دہ افضل ہے۔

اس کا نتیجہ یہ ہے کہ لوگ قرآن مجید کوچھوڑ کرمبتدعانہ اوراد ووظا نف میں مشغول ترین ...

ہوجاتے ہیں۔

10

- (ج) اہل تصوف یہ بھی کہتے ہیں کہ جوخص قرآن پڑھتا اوراس کی تقبیر کرتا ہے اسے عذاب ہوگا۔ کیوں کہ قرآن کے پچھاسرار ورموز ہیں۔ اور ظاہر وباطن ہیں۔ اور انہیں بڑے بڑے شیوخ کے سواکوئی سجھ نہیں سکتا۔ اور جوخص اس کی تقبیریا نہم کی ذرا بھی کوشش کرے گا سے اللہ عزوجل سزادے گا۔
- (و) المل تصوف قرآن و صدیث کوشر ایعت اور علم ظاہر کہتے ہیں۔ جب کہ دوسرے علوم لدنیان کے خیال میں قرآن سے زیادہ کمل اور بلندتر ہیں۔ چنا نچا ہو ہزید بسطا می کہتے ہیں: خصنا بحراً وقف الأنبیاء بسیا حلہ ہم نے ایک ایے سندر میں غوط لگایا کہ جس کے ساحل ہی پرانبیاء کھڑے ہیں۔ اور ابن سجین کہتا ہے: للقد حجر ابن آمنة و اسعا إذ قال لانبی بعدی لین آمنہ کے بیئے نے یہ کہ کرکہ میرے بعد کوئی نی نہیں ایک کشادہ چیز کوئی کردیا۔

ظاہر ہے اس بدوین کی میہ بات حددرجہ قابل نفرت اور باطل ہے۔ اور اس میں نے اللہ اللہ کے اور اس میں نے اللہ کی سے ا نی اللہ کے رتبہت لگائی ہے۔ پس اللہ کی لعنت ہواس بات کے کہنے والے پر اور اس کی تقدیق کرنے والے پر اور اس کی چیروی کرنے والے پر۔

خلاصہ بیکہ بددین اہل تصوف کے پاس اسلام کےخلاف مکاری اور ہیرا چھیری کے بڑے بڑے طریقے ہیں۔اوران میں سے ایک بڑا طریقہ بیہے کہ وہ ندکورہ بالاجھوٹ اورگھڑنت کے ذریعہ لوگول کو قرآن مجیدے بھیرتے ہیں۔

.....☆☆......

۲۔ نصوص قرآن وحدیث کے لئے باطنی تا ویل کا دروازہ کھولنا صوفیانہ افکار کے عظیم ترین خطرات میں سے یہ بھی ہے کہ انہوں نے قرآن و سنت کے نصوص کے لئے باطنی تغییر کا دروازہ کھول دیا۔ چنا نچہ شکل ہی سے کوئی الی آیت ما حدیث طلح گر جس کی بددین اہل تصوف نے خبیث باطنی تا دیلات نہ کی ہوں۔علامہ ابن جوزی رحمہ اللہ اس کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"ابوعبدالرحمٰن ملمی نے تغییر قرآن کے سلسلے میں ان (اہل تصوف) کا کلام جوزیادہ تر ناجا کڑھند یان ہے تقریباً دوجلدوں میں جمع کیا ہے۔اوراس کانام" مقائق النفیر" رکھا ہے۔سورہ فاتحہ کے سلسلے میں اس نے ان نے قل کیا ہے کہ اس کانام فاتحۃ الکتاب اس لئے رکھا گیا ہے کہ بیداول ترین چیز ہے جس سے ہم نے تمہارے ساتھ اپنے خطاب کا دروازہ کھولا ہے۔اگر تم نے اس کے ادب کو اختیار کیا تو ٹھیک، ورنداس کے مابعد کے لطا کف سے تم کومحروم کر دیا جائے گا"۔

مصنف رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ یہ بری بات ہے۔ کیوں کہ مفسرین کا اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ سورہ فاتحہ اول اول نازل نہیں ہوئی تھی \_

ای طرح سورہ فاتحہ کے خاتے پر جو آمین کھی جاتی ہے اس کی تفسیر کی ہے کہ: ہم تیراقصد کرتے ہیں''۔

مصنف رحمداللہ کہتے ہیں کہ ریکھی بری تغییر ہے۔ اس لئے کہ یہ أم سے نہیں ہے، جس کے معنی قصد کرنے کے آتے ہیں۔ کیوں کداگر ایسا ہوتا تو آمین کی میم کو تشدید ہوتی۔ تشدید ہوتی۔

اس طرح الله تعالى كول وإن يا توكم أسرى كيسليط مين لكهاب كمابو

المرتسوف كي كاديمانيان

عثان نے کہا کہ اس سے مرادہ اوگ ہیں جو گناہوں میں غرق ہوں۔اورواسطی نے کہا کہ جو اسباب دنیا کے اندر قید جو اسپاب دنیا کے اندر قید ہوں۔اور ''تم ان کا فدید دیتے ہو' کامعنی مید بیان کیا ہے کہ انہیں دنیا سے قطع تعلق کی طرف لے جاتے ہو۔

میں کہتا ہوں کہ بیآیت بطور انکار کے آئی ہے۔ اللہ تعالی نے یہود کے طرزعمل پر تکیر کرتے ہوتے فدید دیتے ہواور جب ان سے چئیر کرتے ہوتے فلہ بید دیتے ہواور جب ان سے جنگ کرتے ہوتے قتل کرتے ہو (حالاں کہ یہ بات تم پر حرام کی گئی ہے) مگران اہل تصوف نے اس کی تغییر انکار کے بجائے مدح کے طور پر کی ہے۔

محد بن علی نے بحب التو ابین کامعنی بیان کیاہے کہ اللہ ان لوگوں سے محبت کرتا ہے جواپنی تو بہ سے تو بہ کرتے ہیں (لیعنی توبہ تو ٹردیتے ہیں۔)

اورنوری نے یقسض ویسط (القدروزی تک کرتا اور کشادہ کرتا ہے) کی
تفیر یوں کی ہے کہ دہ اپنے ذریع قیض کرتا ہے اور اپنے لئے پھیلاتا ہے۔ اور من دخلہ
کان آمنا کی نفیر یہ کی ہے کہ جرم میں داخل ہونے والا اپنے نفس کے خیالات اور شیطان
کے دسوسوں سے محفوظ ہوجا تا ہے۔ حالاں کہ بینہا یت گندی تفییر ہے کیوں کہ آیت کا لفظ
خبر کا لفظ ہے کین معنی امر کا ہے اور مفہوم ہیہ کہ جو حرم میں داخل ہوجائے اسے امن دے
دو لیکن ان حضرات نے اس کی تفییر خبر سے کی ہے۔ پھر جو تفییر کی ہے وہ صحیح بھی نہیں۔
کیوں کہ کتنے بی لوگ ہیں جو حرم میں داخل ہوتے ہیں۔ لیکن نفس کے خیالات اور شیطانی
دسوسوں سے محفوظ نہیں رہتے۔

ان تسجت نبوا کبائر ما تنهون عنه (بین اگرتم بور برے گنا ہوں سے پر بیز کرد کے تو ہم معمولی گنا ہوں کو بخش دیں گے۔النے )اس کی تفییر میں ابوتر اب نے کہا

الل تسوف ک کارستانیاں

کہ کہائز سے مراد فاسد دعوے ہیں۔

والمجادذى القربى (قرابت دار پروى) كي تغيير مين بل نے كہا كماس سے مراددل ہواور المجاد المجنب (پہلوكا ساتھ) نفس ہے۔ اور ابن المسبيل (راستہ چلنے والا مسافر) اعتباء جوارح بیں۔

وهم بها (بوسف ناس كاقصدكيا) ال كاتفير مين ابوبكر دراق نها كه دونون قصدام أة العزيز كاتفار بوسف عليه السلام ني اس كاقصد نبيس كياتها مين كهتا مول بير صريح قرآن كي خلاف ب-

ماہذا بشر ا(یہ بشرنیں) کی تغییر محمد بن علی نے یوں کی ہے کہ بیاس لائق نہیں ہے کہ اس کومباشرت کے لئے بلایا جائے۔

زنجانی نے کہا کہ رعد (کڑک) فرشتوں کی بیہوشیاں ہیں اور برق (بجلی) ان کے دلوں کی آمیں ہیں۔اور بارش ان کا آنسو ہے۔

ولله المكر جميعا كتفير حين نے يوں كى ہے كہ فن تعالى اپنى بندوں كے ساتھ جيما كرتا ہے اس سے زيادہ واضح مركوئى نہيں كرسكتا - كيوں كماللہ نے ان كے ساتھ بيدوفاكى ہے كمان كے لئے اللہ كى جانب ہر حال ميں راستہ ہے ۔ يا حادث كے لئے قد يم كے ساتھ اتصال ہے ۔

مصنف رحمداللدفر ماتے ہیں کہ جو خص اس کے معنی پر غور کرے گا اسے معلوم ہو جائے گا کہ بیزا کفر ہے۔ کیوں کہ بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اللہ کا مکر گویا شخصا اور کھلواڑ ہے۔ مگر یا درہے کہ بیے سین وہی ہے جو حلاج کے نام سے مشہور ہے۔ اور وہ اسی لائق ہے۔

لعمرک کی تفسیر میں کھاہے کہ توا پے راز کو ہمارے مشاہرے کے ذریعی تعمیر کرتا ہے۔

المرتضوف كى كارستانياں

"میں کہتا ہوں کہ پوری کتاب اس ڈھنگ کی ہے۔ میں نے سوچا کہ یہاں اس کا کافی حصہ درج کر دوں لیکن پھر خیال آیا کہ اس طرح ایک الیک بات کے لکھنے میں وفت ضائع ہوگا جویا تو گفر ہے یا خطا اور صدیان ہے۔ یقسیراس ڈھنگ کی ہے جیسی ہم باطنیہ سے قل کر چکے ہیں ۔ لہذا جو خص اس کتاب کے مشتملات کو جانتا چاہتا ہو، اسے معلوم ہونا چاہیے کہ یہی اس کا نمونہ ہے۔ اور جو خص مزید چاہتا ہو، وہ اس کتاب کا مطالعہ کر لئے 'ل

اور یہ جو پچھام ابن جوزی نے ذکر کیا ہے بیاس گروہ کے اواکل سے منقول صوفیا نہ تا ویلات کا محض نمونہ ہے۔ ورندا گرہم اہل تصوف کے ہاتھوں قرآن وصدیث کی کھی ہوئی ضبیث باطنی تا ویلات کا تتبع شروع کر دیں تو دسیوں دفتر جمع ہوجا کیں گے، جو سب اسی قتم کے ہذیان، افتر اء اور اللہ پر بلاعلم گھڑی ہوئی باتوں سے پر ہوں گے۔ اور ادیر سے برخم بھی ہوگا کہ یہی قرآن کے حقیقی معانی ہیں۔

افسوس ہے کہ قرآن وحدیث کے اس باطنی منج پراس گروہ کے پیروکارآج تک کار بند ہیں۔ بلکہ ان صوفیا نہ خرافات کی تقد ایق میں مبتلا ہونے دالوں کے لئے بیخصوص نجے اور اسلوب بن چکا ہے۔ تم مصطفی محمود کی کتاب 'السقسر آن محساولة لشفسسر عصصوی ''دیکھویاوہ کتا ہیں دیکھوجنہیں نام نہاد جمہوری سودانی پارٹی کے لیڈرمحود محمد طرف سودانی نے تالیف کیا ہے تو تمہیں ان عجیب وغریب نمونوں کا علم ہوگا جو صوفیا نہ افکار کے زیر اثر وجود میں آ کر مسلمانوں کے سامنے قرآن وحدیث کی باطنی تاویلات کے لباس میں ظاہر ہوئے ہیں۔

ل تلیس البیس ص ۱۳۳۳ وص ۳۳۳

المرتصوف كى كارستانيان

#### بعض نمونے پیش خدمت ہیں:

المحاولة العصرية لتفسير القرآن (قرآن كريم كاعمرى تفيرك كوش ) جهة المراح العصرية لتفسير القرآن (قرآن كريم كاعمرى تفيركا وشش ) جهة المرامط في محمود نعمرى دساله صباح المحير كصفحات برقلم بندكيا و بحرات المقرآن محاولة لفهم عصرى للقرآن "كنام سابي شكل من جمل من كيارية في من الماق من الماق من الماق من الماق من الماق المراموسوف كفرى استاذهم ومحمط كيارية في من الماق من الماق المراموسوف المرا

" مجھے اسلامی مفکر محمووط کے "الصلاہ "نامی رسالہ کی ایک نفیس تعبیر بہت ہی پند

### آئی-موصوف نے لکھاہے:

اللہ نے آ دم کو کچڑیا گارے سے دھیرے دھیرے وجود کی طرف نکالا۔ ولقد خلفنا الإنسان من سلالة من طین ہم نے انسان کوئی کے گارے سے بیدا کیا۔ یہ ٹی سے ورجہ بدرجہ اور قدم بہ قدم انسان کے پھوٹے اور وجود میں آنے کی بات ہے۔ یعنی لیلبا سے آشنج ، اس سے زم حیوانات اور ان سے چھکے والے حیوانات ، اور ان سے چھکیاں ، والے حیوانات ، اور ان سے محھلیاں ، محھلیوں سے زمین پر گھٹے والے جانور ، اور ان سے مجھلیاں سے مجھلیوں سے زمین پر گھٹے والے جانور ، اور ان سے جڑیاں اور چڑیوں سے جھاتی والے جانور ، اور ان سے کھیلیاں کے کہ اللہ کے فضل وہدایت اور رہنمائی سے آدمیت کا اعلی مرتبہ وجود میں آیا۔ (المحاول مص ۵۳)

ڈاکٹر مصطفیٰ محمود کا بیاسلامی مفکر در حقیقت سودان کا ایک زرگی انجینئر ہے جس نے تصوف کا مطالعہ کیا۔ اور اس دعوے تک پہنچا کہ اس سے تمام شرکی احکام ساقط ہوگئے ہیں۔ (اور وہ مکلف نہیں رہ گیا ہے) کیوں کہ وہ یقین کے مرحلے تک پہنچ گیا ہے۔ اس کی

16

المرتسوف كارستانيان

ایک کتاب تو وہی نماز سے متعلق ہے جس سے ڈاکٹر مصطفیٰ محمود نے نہ کورہ عبارت نقل کی ہے۔ اس کے علاوہ اس کی کچھاور کتابیں بھی ہیں۔ اور دلچسپ بات سیسے کہ اس کی ایک کتاب ' تفییر قر آن کی عصری کاوش' کے ردمیں بھی ہے۔

اور ڈاکٹر موصوف کومجمود محمد طری کتاب الصلاۃ کی جو بات پیند آئی، اور جے ہم ابھی نقل کر بھیے ہیں، وہ در حقیقت آ دم علیہ السلام کی پیدائش کے معاملے میں ڈارون کے نظریے کو گھسیو نے کی عجیب وغریب کوشش ہے۔ حالاں کہ اب اس نظریہ پرکسی کو یقین نہیں رہ گیا ہے سوائے ان لوگوں کے جو ہر شم کے اوٹ بٹا نگ خیال کو لئے کر اس سے اللہ عزوجل کے کلام کی تفییر کرنے بیٹھ جاتے ہیں۔ اور دعوٰ کی کرتے ہیں کہ انہیں ہے بات کشف اور مجاہدہ کے ذریعیہ معلوم ہوئی ہے۔ حالاں کہ وہ محض کا فروں اور محدوں کے افکار و خیالات کی نقل ہوتی ہے۔ حالاں کہ وہ محض کا فروں اور محدوں کے افکار و خیالات کی نقل ہوتی ہے۔ جس پروہ قر آن کریم کی آیات کالیبل لگانے کی کوشش کرتے ہیں۔

باتی رہی ہے بات کتفیر وتعبیر قرآن کی عصری کاوش صوفیا ندا فکار کے دائرہ سے اٹھی ہے تواس کی دلیل قرآن کے متعلق ڈاکٹر مصطفی محمود کی حسب ذیل عبارتیں ہیں:

(الف) ڈاکٹر مصطفیٰ محمود نے'' اُساءاللہ'' کے عنوان سے بوری ایک فصل قلمبند کی ہے جس میں رب اور اِللہ کے معانی کی صحح اور سالم معرفت وہی قرار دی ہے جے اہل تصوف نے دریافت کیا ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

"اہل تصوف کہتے ہیں کہ اللہ تعالی حدورجہ ظامر ہونے کے سبب ہم سے پوشیدہ ہے" ص ٩٩

اس کے بعد موصوف صوفیا نہ فکر کی مدح سرائی میں یوں روال دوال ہیں کہ: "صوفیاء اللہ کا قرب محبت کی وجہ سے چاہتے ہیں جہنم کے خوف یا جنت کی طلب کی وجہ سے نہیں ۔اوروہ کہتے ہیں کہ ہم کا کنات سے اس کے بنانے والے کی طرف مسلسل ہجرت میں

الل إنسوف ك كارستانيان

ہیں۔"ص••ا۔

پر کھتے ہیں کہ: 'اہل تصوف کے خلف اطوار و حالات ہوتے ہیں۔ اور وہ بڑی دلیے ہیں۔ اور وہ بڑی دلیے ہیں۔ اور وہ بڑی دلیے دلیے بین جوا پی خاص گہرائی اور معنی رکھتی ہیں۔ چنانچہ وہ کہتے ہیں کہ معصیت بھی بھی مطاعت سے افضل ہوتی ہے۔ کیوں کہ بعض مصیتیں اللہ کے خوف اور ذل وا عکسار کی طرف لے جاتی ہیں۔ جب کہ بعض طاعتیں تکبر اور فریب نفس میں مبتلا کر وہتی ہیں۔ اور اس طرح فرما نبر دار کے مقابل میں نافر مان اللہ تعالیٰ کے کہیں زیادہ قریب اور باادب ہوجاتا ہے''۔ ص ا ۱۰ اور باادب ہوجاتا ہے''۔ ص ا ۱۰

پھر لکھتے ہیں کہ:''صوفی اور جو گی اور راھب سب ایک ہی راہ کے راہی ہیں۔ اور زندگی کے بارے میں سب کی ایک ہی منطق اور ایک ہی اسلوب ہے جس کانام ہے زھد'' ص ا • ا

پر فرماتے ہیں: '' جوگی اور راصب اور مسلمان صوفی سب ایک ہی اسلوب سے اللہ کا قرب اور اس کی بارگاہ تک رسائی چاہتے ہیں یعنی تبیحات کے ذریعہ۔ چنانچے اللہ کو بیلوگ اس کے ناموں سے پکارتے ہیں۔''ولسلسہ الاسسماء المحسنی فادعوہ بھا''اور اللہ کے بہترین نام ہیں پس اس کو ان بی ناموں سے پکارو''۔

"اورتبیجات (جاپ) کے ذریعہ ایک خاص قتم کا جوگ کیا جاتا ہے جے منتر جوگ کہتے ہیں۔ یہ هندی (سنسکرت) زبان کے لفظ منترام سے بنا ہے۔ جس کے معنی تبیج یا جاپ کے ہیں۔ اور سنسکرت کی ایک خاص تبیج (جاپ) یہ ہے کہ جوگی خشوع کے ساتھ ہزاروں بار" ہری رام" کے الفاظ تلاوت کرتا ہے۔ یہ الفاظ ہمارے لفظ" رحمٰن ورحیم" کے بالقابل ہیں۔ اور یہ سنسکرت

الل تعسوف کی کارستانیاں

زبان میں اللہ کا نام ہے۔ اور جوگی اپنی گردن میں ہزار دانے کی ایک لمی تبیع لئکائے رہتا ہے۔

اس کے بعد ڈاکٹر مصطفی محمود تصوف کے طریقے اور اہل تصوف کے ہم اسلام کی تعریف کرتے ہوئے مزید آگے ہو ھے ہیں، اور لکھتے ہیں:

''تصوف در حقیقت بلند بدارک کے ذریعیدادراک کا نام ہے۔اور صوفی عارف ہوتا ہے'' یص ۱۰۴

پھرڈاکٹر صاحب موصوف قرآنی آیات کوصوفیوں کی باطنی تغییر کے سانچ میں ڈھالنے کے لئے ان کے پیچھے پیچھے دوڑتے ہیں۔ چنانچے فرماتے ہیں:

''داودعلیہ السلام کے بعض واقعات میں ہے کہ انہوں نے کہا:'' اے میرے پروردگار میں تجھے کہاں پاؤں؟اس نے کہاا پنے آپ کوچھوڑ،اورآ۔۔۔۔اپنے آپ سے غائب ہوجا۔ مجھے یا جائے گا۔''

ای سلسلے میں بعض اہل تصوف نے قرآن میں موئی المیدالسلام سے اللہ کی علقہ کی تفتیر یوں کی ہے کہ ''ف الحلع نعلیک ہنگ بالواد المقد میں طسسوی (تم اپنج جوتے اتار دویتم وادی مقدس طوی میں ہو۔) میں تعلین (دونوں جوتوں) سے مرازنس اورجسم ہے۔ یانس اور لذات جسم میں لہذا اللہ سے ملاقات ہونہیں سکتی جب تک کہ انسان اپنے دونوں جوتے یعنی نفس اور جسم کوموت یا زھد کے ذریعہ اتار نہ دے' سے ساما

پھرڈاکٹرصاحب مزیدآ کے بڑھتے ہیں اور فرماتے ہیں:

"صوفی سوال نہیں کرتا۔۔۔وہ بھار ہوتا ہےتو اللہ سے شفانہیں مانگا۔ بلکه ادب سے کہتا ہے: میں اللہ کے ارادہ کے بالمقائل اپنے لیئے کوئی ارادہ کیوں کر بناسکتا ہوں کہ اس

المرتسوف كارستانيان

ے ایس بات کا سوال کروں جے اس نے نہیں کیا''۔ص٠٠١

'' يبي لوگ ابل اسرار، اصحاب قرب وشهوداور برحق اولياء صالحين بين' يص ١٠٩ اب ديكهايد به كهاس صوفيانه منج نے جو دُ اكثر موصوف كا اپنا منتخب كرده بان پركيا اثر دُ الا بهاوراس فكركانتيجيد دُ اكثر موصوف كي يبال كيا بي؟

ڈاکٹر مصطفی محمود نے قرآن مجید کی تاویل وتفسیر کا بیز واٹھایا تو لوگوں کے سامنے کیا چیز لے کرخمودار ہوئے؟ اور رب العالمین سجانہ وتعالیٰ کی کتاب کاوہ کیا عصری فہم ہے جو انہوں نے پیش کیا؟ اس سلسلے میں ڈاکٹر صاحب موصوف کے فہم کی رسائی کے چند نمونے پیش خدمت ہیں:

(الف) ڈاکٹر صاحب موصوف نے اپنے حسب ارشاداس درخت کو پہچانے کی کوشش کی ہے جس سے کھا کرآ دم علیہ السلام نے اللہ تبارک وتعالیٰ کی نافر مانی کی۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر صاحب کا اجتہا دخودان کے حسب ارشادیہ ہے:

"جنسی اختلاط ہی وہ ممنوعہ درخت تھا جس سے زندگی نے زندگی کو کھالیا اور وہ عدم کے گڑھے میں جاگری"۔۔۔" اور شیطان جانتا تھا کہ نسل کا درخت موت کے آغاز اور دائمی جنت سے نکالے جانے کا اعلان ہے۔اس لئے اس کے ایک پیغام رسال نے آ دم سے پیچھوٹ کہا کہ بعید یہی ورخت بیگی کا ورخت ہے۔ اور اسے ورغلایا کہ وہ اپنی بیوی سے جسمانی اختلاط کرے" مے ۱۲۔

اللي تعسوف كى كارستانيان

'' پھرڈاکٹر صاحب ای پراکتفانہیں کرتے۔ بلکہ وہ یہ بھی یقین کرتے ہیں کھ حواءای چنسی اختلاط کے دوران حالمہ ہوگئیں۔ چنانچیوہ لکھتے ہیں:

''پھر ہم دیکھتے ہیں کہ درخت چکھ لینے کے بعد قرآن مجیدان دونوں کو بول خطاب كرتا ب كروه جمع بير - چنانچ كهتا بن "اهبطوا بعضكم لبعض عدو" (تمسب ارّ جاؤيتم ميں كابعض بعض كارشن ہوگا۔ ) حالانكەاس غلطى سے قبل انہى آيات ميں خطاب منی (دو) کوہوا کرتا تھا۔اس کے معنی یہ ہیں کہ اس درخت کے کھانا تکاٹر کا سبب بنا" سے ۲۲

پراس ساری ہدیان کے بعد موصوف فرماتے ہیں:

"ان مسائل میں ہمارے لئے قطعی طور پر پچھ کہنا ممکن نہیں۔ بلکہ یہ کہنا ضروری ہے کہ وہ درخت اب بھی ایک چیستاں ہے۔اور پیدائش کا معاملہ اب بھی ایک نیبی معاملہ ہے جس کے بارے میں ہم اجتہاد ہے زیادہ کچھ کہ نہیں سکتے۔اللہ اپنی کتاب کو بہتر جانتا ہے۔اورصرف وہی ہے جواس کی تاویل سے آگاہ ہے '۔

میں کہتا ہوں کہ جب معاملہ ایسا ہے تو چھر آپ نے یقین کے ساتھ کوئی بات کیے کہی ، اور ابھی ابھی وہ تفسیر کیسے کر دی جوآپ کوشیریں لگ رہی تھی۔اوراللہ پراوراس کی کتاب پر جو پچھ حابا بغیرعلم و ہدایت کے کیسے کہد دیا۔ اور معانی قرآن کے سلسلے میں وہ سارے دعوے کیسے ہا تک دیئے جوآپ کی خواہش اور رائے کے موافق تھے۔

پھر یہ کتنی عجیب بات ہے کہ ان سب کے باوجود ڈاکٹر مصطفیٰ محمود خود ہی قر آن کی باطبی تفسیر کرنے والے بہائیوں ہرزوروشور سے حملہ آور ہوتے ہیں۔ چنانچہ ایک موقع پر لكھتے ہں:

''اور بیہ بات حروف کے ظاہراور کلمات وعبارات کے تقاضوں سے ہٹ کر قر آن کی باطنی تفسیر کرنے کی خطرنا کی کوواضح کرتی ہے۔اور بتلاتی ہے کہاں

الم تسوف كي كارستانيال

قتم کی تفییری کسی طرح دین کوجڑ ہے اکھاڑ چھینئے پر بنتج ہوسکتی ہیں۔ یہ بعینہ وہی عمل ہے جے خوارج ، اثنا عشری ، باطنی اور بابی فرقے قرآن مجید کواپنے اغراض کے سانچے میں ڈھالنے اور ایک دوسرے کا توڑ کرنے کے لئے اختیار کرنے پرمجبور ہوتے تھے''۔

يهر دُّاكْتُرْ صاحب موصوف مزيد لكھتے ہيں:

"اور یہ بات ہمیں تفییر کے سلسلے میں ایک خاص موقف تک لے جاتی ہے جس کا التزام ضروری ہے۔ اور وہ ہے عبارت ہے حرف بحرف بڑے رہنا،
اور الفاظ کے ظاہر معنی ہے چیکے رہنا۔ یعنی ہم کسی باطنی تفییر کی طرف خود قرآنی الفاظ کے الہام واشارہ کے بغیر نتقل نہ ہوں۔ اور ظاہر او باطنا بہر صورت قرآن کی تفییر قرآن ہی ہے کریں۔ اور وہ بھی اس طرح کہ ہماری باطنی تفییر، الفاظ کے ظاہری مفہوم ہے نہ تو مکراتی ہواور نہ اس کی نفی کرتی باطنی تفییر، الفاظ کے ظاہری مفہوم ہے نہ تو مکراتی ہواور نہ اس کی نفی کرتی ہوئی۔ (المحاولہ ۱۲۳،۱۲۲)

یہ جیب بات ہے کہ واکٹر صاحب موصوف نے باطنی تغیر کی خطرنا کی کے متعلق جو کچھ فرمایا ہے ان سب کے باوجود خود اپنے لیئے اس کا دروازہ کھول رکھا ہے، تا کہ اپنی آرزو کے مطابق جو کچھ کہنا چاہیں کہہ سکیں۔ چنا نچہ موصوف نے جنت اور جہنم کو حقیقی اور محسوس شئے کے بجائے معنوی عذاب اور نعمت قرار دیا ہے۔ اور فرمایا ہے کہ جھے شہد تا پہند ہے۔ اور جب سے ہیں نے سنا ہے کہ جنت ہیں شہد کی نہری ہوں گی میری طبیعت کو انقباض ہوگیا ہے۔ اس طرح موصوف نے باشندگان چین کو یا جوج ماجوج قرار ویا ہے۔ انقباض ہوگیا ہے۔ اس طرح موصوف نے باشندگان چین کو یا جوج ماجوج قرار ویا ہے۔ اور حدیث ہیں جس دجال کا ذکر ہے اس سے مراد موجودہ سائنس قرار دی ہے۔ کیوں کہ بیا مائنس ایک آئی کھے سے صرف دنیا کی طرف دیکھتی ہے۔ اس طرح عورتوں کے لیئے تیرا کی

لا سوف کا کار شانیاں

کے لباس کواللہ کے خلق میں تفکر کا تقاضا اور ضرورت کا لباس قر اردیا ہے۔ بیان کی تاویلات کا مشتے نمونداز خروارے ہے۔

باقی رہاان کا استاد محمود طرسوادنی، جس کی با تیں موصوف نے قال کی ہیں تو بیدہ شخص ہے جسے تاویلات نے اس مقام تک پہنچایا کہ اس نے اپنے اوپر سے شریعت ساقط کرلی۔ چنانچہ وہ نماز نہیں پڑھتا۔ کیوں کہ وہ اللہ کے مرتبہ کو پہنچ گیا ہے۔ اور اسے قرآن میں اشتراکیت بل گئی ہے۔ کیوں کہ اللہ فر با تا ہے: ''ویسکو تک باذا ینفقون قل العفو'' (لوگ میں اشتراکیت بل گئی ہے۔ کیوں کہ اللہ فر با تا ہے: ''ویسکو تک باذا ینفقون قل العفو' (لوگ آپ سے پوچھتے ہیں کہ کیا خرچ کریں۔ آپ کہدویں کہ زائد بال) عفو کا مطلب اس شخص کے خیال میں یہ ہے کہ وہ مال جو حاجت ضرور یہ سے فالتو ہو۔ اور اس کا مطلب اس شخص کے زو کی بیہ ہے کہ مال اکٹھا کرنا جا تر نہیں۔ اور زائد کمائی ساری کی ساری خرچ کردینی ضروری ہے۔

ان ساری خرافات اور لاف وگزاف کے باوجود اس قتم کے خیالات کورواج حاصل ہوا۔ میں نے سودان کی نام نہاد جمہوری پارٹی کے بہت سارے افراد ہے بحث و گفتگو کی ہے۔ اور قارئین کرام کو تجب ہوگا کہ اس قتم کے باطنی افکار کو یو نیورسٹیول کے اسا تذہ ، وکلاء، مدرسین اور طلبہ نے اختیار کر رکھا ہے۔ اور وہ ان خیالات کی مدافعت عجیب جاں سوزی سے کرتے ہیں۔ پس اس سے بڑھ کر خطرے کی بات اور کیا ہو کتی ہے؟

۳۔ اسلامی عقیدہ کی بربادی

 كاكوئى بھى كفر، زندقد اورالحاداييانبيس جوسوفياندافكاريس داخل موكرسوفى عقيدےكاايك جزونه بن گیا ہو۔ چنانچہ ایک طرف وحدۃ الوجود کا قول ہے کہ جو پچھ موجود ہے وہ اللہ ہی ہے۔ تو دوسری طرف مخلوق میں اللہ کی ذات یا صفات کے حلول کا قول ہے۔ کہیں معصوم ہونے کا دعوی ہے تو کہیں غیب سے تلقی اور حصول کی تر نگ ہے۔ کہیں محمد الله کوسارے عالم کا قبہ اور عرش پرمستوی قرار دیا جارہاہے، تو کہیں کہا جاتا ہے کہ اولیاء کرام دنیا کا نظام چلاتے اور کا ئنات پر حکومت کرتے ہیں۔غرض کہا جا سکتا ہے کہ روئے زمین پر کوئی بھی شركيه عقيده اييانبين يايا جاتا جيے صوفيانه افكار كى طرف منتقل نەكركىيا گيامو،اوراس كوآيات و احادیث کالباس ندیہنا دیا گیا ہو۔ بلکہ کوئی بھی صوفی جوبیجا نتا ہو کہ تصوف کیا ہے میں اسے چیانج کرتا ہوں کہ وہ اپنے عقیدہ کے مطابق بیٹا بت کروے کہ اہلیس کا فراورجہنمی ہے۔اور فرعون کا فراورجہنمی تھا۔اور بنواسرائیل کے جن لوگوں نے بچھڑے کی بوجا کی تھی انہوں نے غلطی کی تھی۔اور آج کل جولوگ گائے کی پوجا کرتے ہیں وہ کافر ہیں۔۔۔کوئی بھی صوفی جو جانتا ہو کہ تصوف کی حقیقت کیا ہے میں اسے چیلنج کرتا ہوں کہ وہ ان باتوں کو ثابت کر

کنے والا کہرسکتا ہے کہ یہ یا تیں ٹابت کیوں نہیں کی جاسکتیں جب کہ یہ قرآن اور حدیث سے ٹابت ہیں۔ اور جرمومن ان کی گواہی و یتا ہے۔ اور جواس میں شک کرےوہ خود ہی کا فرہے۔

جواب یہ ہے کہ اگر صوفی ان باتوں کو ٹابت کر دیتو وہ عقیدہ تصوف ہی کو مطعون کر دے تو وہ عقیدہ تصوف ہی کو مطعون کر دے گا۔ اور اپنے اکا ہر اور بزرگوں کو مشکوک تھہرا دے گا۔ اور نتیجہ کے طور پر وہ خود تصوف کے بڑے دائرہ سے باہر ہو جائے گا۔ کیوں کہ صوفیوں کے شخ اکبر بددین ابن عربی کا دعوی ہے کہ

المرتعوف كي كارستانيال

فرعون موی علیدالسلام سے بڑھ کراللہ تعالی کو جانیا تھا۔اورجن لوگوں نے بچھڑ ہے کی پوجا

کتھی انہوں نے اللہ ی کو پوجا تھا۔ کیوں کہ بچھڑ ابھی۔اس کے ضبیث عقیدے کی روسے
اللہ تعالی ی کا ایک روپ تھا۔ (تعالی الله عن ذلک علوًّا کبیرا) بلکهائ خض

کے نزدیک بتوں کے بچاری بھی اللہ تعالی ہی کی پوجا کرتے ہیں۔ کیوں کہائ خض کے

نزدیک بیسارے جدا جدا روپ بھی اللہ ہی کے روپ ہیں۔ وہ ہی سورج اور چاند ہے۔

وہی جن وانس ہے۔ وہی فرشتہ اور شیطان ہے۔ بلکہ وہی جنت اور جہنم ہے۔ وہی حیوان

اور پیڑ پووا ہے اوروہی مٹی اور ایٹ پقر ہے۔لہذاز مین پرجو کچھ بھی پوجا جائے وہ اللہ اور پیڑیں۔ابلیس بھی این عربی کے نزدیک اللہ تعالی کا ایک جزو ہے۔(تعالی الله عن ذلک علوً الکبیرا)

دلیپبات بہ کاس ملعون عقیدہ کو (جس سے بڑھ کرگندہ، بیبودہ، بربودار اور بدکردارانی عقیدہ روئے زمین نے بھی خدد یکھا ہوگا) صوفیاء حضرات سر الاسرار (رازوں کا معتبا، پنچے ہوئے کا ملین کا مقام اور عارفین کی امیدوں کی آخری منزل قرار دیتے ہیں۔ حالاں کہ یہ بددینوں ، زندیقوں، بربمنوں ، بندؤں اور ہونان کے پرانے فلفیوں کا عقیدہ ہے۔ اوراس کے بعد تصوف میں جو برائی بھی داخل ہوئی وہ یقینا ای ملعون عقید ہے گار کی میں جھپ کرداخل ہوئی۔ اور بیالی حقیقت کو جانے والا کوئی بھی صوفی اس کا انکارنہیں کر سکتا۔ اور نہ اسے برا کہ سکتا ہے۔ بلکہ وہ زیادہ سے زیادہ ہے کہ سکتا ہے کہ ان لوگوں کا علم صرف ارباب ذوق اور اہل معرفت ہی سمجھ سکتے ہیں۔ حالاں کہ یہ بات واضح عربی زبان میں صاف صاف کم ہوئی ہے۔ ان حضرات نے اسے خیم مجلدوں میں کھا ہے۔ اور نثر اور شعرااور قصوں اور امثال سے اس کی شرح کی ہے۔

المرتسوف كادستانيل

البة بعض اہل تصوف اس سلسلے میں یہ معزرت کرتے ہیں کہ یہ بات وجد کے غلبے اور شطحیات کے طور پر کبی گئی ہے۔ گر معلوم ہے کہ شطح در حقیقت مدہوثی، پاگل بن اور جنون کو کہتے ہیں۔ اور اہل تصوف کا دعوٰ ی ہے کہ ان کے بیاحوال کامل ترین احوال ہیں۔ اس لیئے سوال یہ ہے کہ جنون اور پاگل بن کمال کیوں کر ہوسکتا ہے۔ پھر جو بات دسیوں جلدوں میں کبھی اور مدون کی گئی ہے، اور جسے تصوف کی غایۃ الغایات اور امیدوں کی آت خری منزل قرار دے کرلوگوں کواس کی دعوت دی جارہی ہے وہ بات شطحیات (پاگل بن کی بات ) کیسے ہوسکتی ہے؟

مجھی بیبھی کہا جاتا ہے کہ بیہ باتیں گھڑ کران کی طرف منسوب کر دی گئی ہیں۔۔۔گریبھی درحقیقت صوفیوں کے جھوٹ اور فریب کاری کا ایک حصہ ہے۔ میں ہر صونی کوچیننج کرتا ہوں کہ وہ کسی معین عبارت کوؤ کر کر کے بتائے کہ بیفلط طور پران کی طرف منسوب کی گئی ہے۔ یاکسی خاص اور معین عقید ہے کوذکر کر کے بتائے کہ فلا اس لکھنے والے کی طرف اے غلط طور پرمنسوب کیا گیا ہے۔ جملا ایسا کیے ہوسکتا ہے، جب کداس سلسلے میں یوری پوری کتابیں لکھ ماری گئی ہیں۔ آراستہ و پیراستہ عقیدے تصنیف کر ڈالے گئے ہیں۔ اورموزون وخوش آ ہنگ قصیدے کہہ ڈالے گئے ہیں۔ میں کسی بھی صوفی کو چیلنج کرتا ہوں کہ وہ بتائے کہ بیة قصیدہ غلططور برمنسوب ہے۔ یا فلال معین قول غلططور برمنسوب ہے۔ کیوں کہ اگروہ ایبا کیے گاتو پھر سارا کا ساراتصوف جھوٹا اور غلط انتساب کا مجموعہ بن جائے گا۔ اور یبی بات برحق بھی ہے۔ کیوں کہ تصوف کے بیر بڑے بڑے جفاوری لعنی حلاج، بسطامی، جیلی، ابن سبعین ، ابن عربی، تابلسی، تیجانی وغیره وغیره ریسب کےسب در حقیقت اس امت میں غلططور پر گھسائے گئے اور اس امت کی طرف غلط طور پر منسوب کئے گئے ہیں۔انہوں نے اللہ اوررسول کر جھوٹ گھڑا ہے۔اللہ کے دین میں باطل بات کہی ہے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ان میں سے ہرایک کا زعم ہی کہ وہ خود اللہ ہے جوکا کات میں تصرف کرتا ہے۔ اور ہرایک کا دعوی ہے کہ اللہ نے اس کا کتات کا ایک حصد اس کو سونیا ہے۔ ان میں سے ہرکوئی ہجستا ہے کہ وہ وہ کی کامل ہے جس کے پاس صبح وشام وہی آتی ہے۔ بلکہ وہ غیب سے واقف ہے اور کو مخفوظ کو پڑھتا ہے۔ اللہ نے اس کو خاتم الا ولیاء بنایا ہے۔ اور اسے دنیا کا قبلہ اور ساری مخلوق کے لئے مجرزہ اور مینار قرار دیا ہے۔ نی کے بعد براہ راست اس کا درجہ ومقام ہے۔ نی ان کے نزد یک عرش رحمانی پر محمقی کی دات کے سوانی ان کے نزد یک عرش رحمانی پر مستولی و مستوی ہے۔ یعنی عرش پر محمقی کی ذات کے سوانی بیس مجمعی کے نور بیس اور تمام تعینات کی خور بیس اور تمام تعینات میں سب سے پہلا وجود ہیں ۔ اور تمام تعینات میں سب سے پہلا تعین ہیں۔ وہی سارے انہاء کی طرف میں سب سے پہلا تعین ہیں۔ وہی سالہ کے عرش پر مستوی ہیں۔ وہی سارے انہاء کی طرف سے میں سب سے بہلا تعین ہیں۔ اور سارے اولیاء کو الہام کرتے ہیں۔ بلکہ انہوں نے خود اپنی طرف سے اسے وصول کیا۔ اور زمین پر ان سے وصول کیا۔

مسلمانوا بھی آپ لوگوں نے کوئی الیاعقیدہ سنا ہے جواس درجہ بے حیائی،
خست، گراوٹ، کفر اور بے دینی لئے ہوئے ہو؟۔۔۔ یہ ہے صوفیوں کا
عقیدہ، اور یہ ہے ان کی میراث، اور یہ ہے ان کا دین ۔۔ بحد اللہ ہم نے یہ
ساری با تیں تفصیل کے ساتھا پئی کتاب ''اففر الصوفی فی ضوء الکتاب والنۃ''
کے دوسرے ایڈیشن میں بیان کر دی ہیں۔ اور ہر بات کے ثبوت میں ان
زندیقوں کی کتابوں ہے ہمی ہمی عبار تین فقل کردی ہیں۔ بیزندیق آج بھی دنیا
کے سامنے یوں ظاہر ہوتے ہیں کہ گویا وہ اللہ کے ولی اور محبوب ہیں، دلوں کی
سامنے یوں ظاہر ہوتے ہیں کہ گویا وہ اللہ کے ولی اور محبوب ہیں، دلوں کی
رشنی میں لانے ہیں۔ اور ان کے پاس مسلمانوں کو تاریکیوں سے نکال کر
رشنی میں لانے ہیں۔ اور ان کے پاس مسلمانوں کو تاریکیوں سے نکال کر

المرتصوف كى كارستانياں

کہ یہ ہےان کاعقیدہ اور یہ ہےان کا طریقہ، جومسلمانوں کا دین بگاڑنے اور لوگوں کورب العالمین کے پیغام سے ہٹانے اور بہکانے کا کام کرتا ہے۔

.....☆☆.....

## ۳- فتق وفجو راوراباحیت کی دعوت

جولوگ یہ بیجھتے ہیں کہ نصوف کی بنیاد پہلے پہل تقل می پڑھی وہ غلطی پر ہیں۔ان کے متعلق ابن جوزی رحمہ اللہ کی زبانی حسب ذیل حکایت سنیے۔وہ ابوالقاسم بن علی بن محن توخی عن ابید کی سند سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا کہ:

مجھے الل علم کی ایک جماعت نے بتایا کہ شیراز میں ایک مخص تھا جوابن خفیف بغدادی کے نام سے معروف تھا۔ اور وہاں صوفیوں کا شیخ (پیر) تھا۔ صوفیاءای کے پاس جمع ہوتے۔اور وہ دل میں گزرنے والے خیالات اور وسوسول کے متعلق با تیں کرتا۔اس کے حلقہ میں ہزاروں آ دی جمع ہوتے ۔وہ بڑا خوشحال، حیالاک اور ماہرتھا۔اس نے کمز درلوگوں کواس نہ بہب میں پھنسا رکھا تھا۔وہ بیان کرتے ہیں کہاس کے شاگردوں میں ہے ایک آ دی مرگیا، اورائی صوفی بیوی کوچھوڑ گیا۔اس کے یاس بری تعداد میں صوفی عور میں جح ہوئیں۔اس ماتم میں ان کے سوا کوئی اورعورت شامل نہتھی۔ جب لوگ اس آ دی کودنن کر کے فارغ ہوئے تو این خفیف اور اس کے خواص شاگر دجو خاصی بری تعداد میں تھے اس کے گھر آئے۔ اور عورت کو صوفیوں کی باتوں کے ذر بیرتسلی دینے ۔ لگے۔ یہاں تک کراہے کہا کہ مجھے تبلی ہوگئی۔ تب ابن خفیف ون اس عورت سے کہا: یہاں غیر بھی ہیں؟ اس نے کہانہیں غیر نہیں ہیں۔ اسے کہا: پھرنفس برغم والم کی آفتوں کولازم کرنے اوراہے رنج وغم کے عذاب

الم تسوف کی کاریختیاں

میں ہتلا رکھنے سے کیا فاکدہ؟ آخر ہم کس بناء پر امتزاج (آپس میں خلط ملط ہونے) کو چھوڑ دیں، کیول کہ اس سے انوار ایک دوسرے سے ملیں گے، رومین صاف ہوں گی، آمد ورفت ہوگی اور برکتیں تازل ہوں گی۔ اس کے جواب میں ان عورتوں نے کہا: اگر آپ چاہیں۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ مردوں اور عوتوں کی جماعتیں ایک دوسرے سے رات بھر بھڑی اور خلط ملط رہیں اور جب صبح ہوئی تو نکل بھا گیں۔

اس واقعہ کے راوی محسن کہتے ہیں ابن خفیف نے جو یہ کہا تھا کہ کیا یہاں غیر
ہیں؟ تو اس کا مطلب بی تھا کہ کیا یہاں کوئی ابیا بھی ہے جو ہمارے فہ ہب کے موافق
نہیں۔ اور عورت کے جواب کا مطلب بی تھا کہ ہمارا کوئی مخالف موجو ونہیں۔ ابن خفیف
نے جو یہ کہا تھا کہ ہم امتزاح کو کیوں چھوڑ دیں، تو اس کا مطلب بیتھا کہ وطی میں اختلاط
ہونا چاہیے۔ (بعنی ایک ایک مردئی کئی عوتوں سے، اورایک ایک عورتیں گئی کی مرووں سے
وطی کریں اور کرائیں۔) اور بیجو کہا کہ اس سے انوارایک دوسرے سے طیس کے تو ان کا
عقیدہ ہے کہ ہرجم میں ایک خدائی نور ہے (پس بدکاری کے نتیجہ میں مرداور عورت کے
اندر موجود خدائی نورایک دوسرے سے لی جائے گا۔العیاذ باللہ) اور بیجو کہا کہ آ مہ ورفت
ہوگی، تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ تم میں سے جس کا شو ہرمرگیا، یاسنر میں چلا گیا، اس کی جگہ
دوسر الحض آ جائے گا۔

محن کہتے ہیں کہ بیمبر بنز دیک ایک عظیم واقعہ ہے۔ اگر مجھے اس کی اطلاع ایک ایسی جماعت نے ندی ہوتی جوجھوٹ سے دور ونفور ہے تو بیمبر بنز دیک اتناعظیم واقعہ ہے، اور دار الاسلام میں ایسی بات کا پیش آنا اس قدر مستبعد ہے کہ میں اسے بیان ہی

تليس الجيمص• ٢٢ ١٣٢

نەكرتاپ

وہ کہتے ہیں کہ: مجھے یہ بھی معلوم ہوا کہ بیاوراس جیسی باتیں پھیل کرعضد الدولہ تک جا پہنچیں ،اوراس نے ان کے ایک گروہ کو گرفتار کر کے کوڑوں سے پٹائی کی ،اوران کے مجمع کو پراگندہ کیا، تب وہ اس سے باز آئے۔

غرض تہمیں بقین کرنا چاہئے کہ یہ گروہ اپنے ہردور میں محض بددینوں، جمولے معیوں اور زند بقوں کا مجموعہ رہا ہے، جو بظاہرتو شریعت کے پاک وصاف ظاہر کی پابندی کرتا تھا۔ گر نگاہوں سے پس پردہ کفر وفتق اور زندقہ چھپائے رکھتا تھا۔ اس لئے ابن عقبل حتی طور پر کہتے تھے۔ جبیبا کہ ابن جوزی نے ان سے قبل کیا ہے کہ بیلوگ زندیق ، محداور دین کے جھوٹے دعوے وار ہیں۔ چنا نچہ وہ کہتے ہیں: '' ان فارغ اور اثبات سے خالی لوگوں کی طرف کان لگانے سے خدا کے لئے بچے۔ بیزے بددین لوگ ہیں جوایک طرف مزدوروں کا لباس لیمنی گرڑی اور اون پہنتے ہیں اور دوسری طرف بدکردار بدینوں والے اعمال کرتے ہیں، یعنی کھاتے اور پیتے ہیں، نا چتے اور تھرکتے ہیں، عورتوں اور لونڈ وں سے گانے سنتے ہیں۔ اور شریعت کے احکام چھوڑ تے ہیں۔ زندیقوں کو بھی جرائے نہیں ہوئی تھی گرٹر بیت کے احکام چھوڑ دیں۔ یہاں تک کہ اہل تھوف کا ظہور ہواتو وہ بدکاروں کی روش ساتھ لائے''۔

یادرے کہ ابن عقبل رحمہ اللہ نے سے بلیغ عبارت اپنے زمانہ کے صوفیوں کے احوال درج کرنے کے بعد کھی ہے۔ چنانچہوہ کھتے ہیں:

الم تسوف كى ارستانيان

ا تكيس البيرم ١٧٧٠

## ابن عقیل صوفیوں کی سیاہ کاریاں بیان کرتے ہیں

''میں کئی وجہوں سےصوفیوں کی ندمت کرتا ہوں جن کے فعل کی ندمت کو شریعت نے ضروری قرار دیا ہے۔ ایک وجہ یہ ہے کہ ''انہوں نے بیکاری کے اڈے یااحدی خانے قائم کرر گھے ہیں۔اس سے مرادان کی خانقا ہیں ہیں۔ جہاں وہ مساجد کی جماعتوں ہے کٹ کر بڑے رہتے ہیں۔ پی خانقابیں نہ تو مبجد میں ندم کانات ندد کا نیں۔وہ ان خانقا ہوں میں اعمال معاش ہے کٹ كرمحض بيكارير بر رجع بي اوركهاني يين اور ناچ كان كے لئے جانوروں کی طرح اینے بدن کوموٹا کرتے ہیں۔اینی چیک دمک دکھانے اور نگاہوں کو خیرہ کرنے کے لئے گدڑی اور پیوند پراعتا دکرتے ہیں۔اورعوام اور عوتوں پراثر انداز ہونے والے مختلف رنگ کے شعبدے دکھلاتے ہیں۔ جیسے ریشم کے مختلف رنگوں سے سقلا طون کی چیک دکھلائی جاتی ہے۔ یہ مختلف صورتیں بنا کراورلباس بہن کرعورتوں اور بے داڑھی مونچھ کے نو خیزلڑ کوں کو این طرف ماکل کرتے ہیں۔ اور جس گھر میں داخل ہوتے ہیں اگر وہاں عورتیں ہوں تو بیانعورتوں کا دل ان کے شوہروں سے بگاڑ کر ہی نکلتے ہیں۔ پھریدلوگ ظالموں ، فاجروں اورکٹیروں مثلاً نمبر داروں ،فوجیوں اور ناجائز نیکس لینے والوں سے کھانے اور غلے اور رویئے پیسے قبول کرتے ہیں ہے داڑھی مونچھ کے نوخیزلڑ کوں کوساع کی مجلسوں میں اپنے ساتھ لے جاتے ہیں اور شمع کی روشنی میں مجمعوں کے اندر انہیں کھینچتے ہیں۔ اجنبی عورتوں سے ملتے جلتے ہیں۔اوراس کے لئے بیدلیل دیتے ہیں کرانہیں خرقہ بہنانا ہوتا ہے۔ اورحلال بلکہ ضروری سمجھتے ہیں کہ ستی میں جس شخص کے کیڑے گر جا نیں اس

الل تعوف کی کارستانیاں

کے کیڑوں کوآپی میں بانٹ لیں۔ بیلوگ اس متی کو وجد کہتے ہیں، اور دعوت کو وقت کہتے ہیں، اور دعوت کو وقت کہتے ہیں۔ اور جس محر میں ان کی دعوت کی اگئی ہو وہاں سے اسی وقت نگلتے ہیں جب کہ ایک دوسری دعوت کولازم کرلیں۔ وہ کہتے ہیں کہ بید عوت واجب ہوگئی۔ حالال کہ ان باتوں کاعقیدہ رکھنا کفر، اور انہیں کرنافش ہے۔

ان کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ سار گلی بجا کرگانا گانا عبادت ہے۔ ہم نے ان سے سنا ہے کہ صدی خوانی اور محمل کی آ مد کے وقت دعا قبول ہوتی ہے۔ کیوں کہ ان کاعقیدہ ہے کہ سیہ بھی عبادت ہے۔ صالاں کہ یہ بھی کفر ہے۔ کیوں کہ جو شخص مکروہ اور حرام کام کوعبادت سمجھے وہ اپنے اس عقیدے کی وجہ سے کا فر ہوگا گیا۔ جب کہ باتی لوگوں کے لئے وہ کام صرف حرام یا مکروہ ہی رہا۔

اور اہل تصوف اپنے آپ کواپنے شخ (پیر) کے حوالہ کرتے ہیں۔ پس اگران کے شخ کے درجہ و مقام کی بات آتی ہے تو کہا جاتا ہے کہ شخ پراعتر اض نہیں کیا جاسکتا۔ پھر اس شخ کی رسی کے تھلنے اور شطحیات نامی کفر و ضلالت والے اقوال کے دھا گے میں منسلک ہونے اور فسق و فجور کے معلوم و معروف کا موں میں بلوث ہونے کا حال نہ پوچھو۔ اگروہ شخ کسی خوبر ولونڈ کو بوسہ لیتا ہے تو کہا جاتا ہے کہ رحمت ہے۔ اگر کسی اجنبی عورت کے ساتھ تنہائی میں اکتھا ہوتا ہے تو کہا جاتا ہے کہ وہ اس کی بیٹی ہے، اور اس نے خرقہ پہین رکھا ہے۔ اور اگر وہ کوئی کپڑ ااس کے مالک کی رضا مندی کے بغیر دوسروں پرتقسیم کرتا ہے تو کہا جاتا ہے خرقہ کا فیصلہ ہے۔ ابن عقیل کہتے ہیں کہ: حالاں کہ سلمانوں کا کوئی شخ ایسانہیں جاتا ہے خرقہ کا فیصلہ ہے۔ ابن عقیل کہتے ہیں کہ: حالاس کہ مسلمانوں کا کوئی شخ ایسانہیں جس کواس کے حالیں۔ کیوں کہ یہاں کوئی شخ ایسانہیں جو دائر ہ تکلیف میں داخل نہ ہو۔ پھر پاگلوں اور بچوں کے ہاتھ پر مارا جاتا ہے۔

اور یکی سلوک چو پایول کے ساتھ بھی ہوتا ہے کہ خطاب کے بدلے مار پرتی ہے۔ (پس صوفیوں کے مشانخ کوان کے حال پر کیول کرچھوڑا جاسکتا ہے) ہاں اگر کوئی شخ ایسا ہوتا جیے اس کے حال پر چھوڑا جاسکتا تو وہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ہوتے ۔ مگران کا بھی ارشاد ہے کہ: ''اگر میں میڑھا ہو جاؤں تو مجھے سیدھا کردؤ'۔ یہ نہیں فرمایا کہ مجھے میرے حال پر چھوڑ دد۔ پھر خود رسول اللہ علی ہے کہ کس طرح آپ پر بھی صحابہ نے اعتراض کیا۔ چہائی حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کو دیکھو کہ انہوں نے آپ ہے کہا کہ ہم نماز قصر کیوں کریں جب کہ ہم حالت امن میں ہیں۔ ای طرح ایک دوسرے صحابی نے کہا کہ آپ میں وصال ہے (یعنی بغیرافطار پے در پے روزہ رکھنے ہے) کیوں منع کرتے ہیں۔ جب کہ آپ خود وصال کرتے ہیں؟ اورا یک اورصحابی نے کہا کہ آپ ہمیں جج کے احرام کو عمرہ میں تبدیل کرنے کہا کہ آپ ہمیں جج کے احرام کو عمرہ میں تبدیل کرنے کا حکم دے دیے ہیں، اورخود ایسانہیں کر دے ہیں؟

پھراورآ گے برصور دیکھواللہ تعالی پراعتراض ہوتا ہے۔ یعنی تخلیق آ دم کے موقع پراس سے فرضح ہیں: '' انجعل فیھا'' الخ (اے اللہ کیاز مین میں ایک محلوق کو بنائے گا۔ الخ) ای طرح اللہ تعالی سے موی علیہ السلام نے کہا تھا: ''اھلکنا بما فعل السفھآء منا'' (کیا تو ہمارے پیوتو فول کی کرنی پر ہمیں ہلاک کرے گا۔)

واضح رہے کہ صوفیوں نے یہ بات (کہ شخ پر اعتراض نہیں کیا جا سکتا) اپنے انگلوں کے دلوں کوخوش کرنے ، اور تابعداروں اور مریدوں پر اس کے سلوک کا سکہ بٹھانے کے لیئے ایجاد کی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''فاستحف قو مدفاً طاعوہ'' (فرعون نے اپنی قم کو تقیر جا تا تو انہوں نے اس کی بات مان کی ) اور غالبًا یہ بات ان ہی لوگوں نے ایجاد کی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ بندہ جب اپنے آپ کو پہچان لیق جو بھی کرے اسے کوئی ضرر نہیں

ا تلیس المیسم ۲۳۳۳ ۲۳ ۲۳

المرتسوف كي كارستانيان

پنچا۔ حالال کہ بی فایت درجہ بددینی اور گراہی ہے۔ کیوں کہ فقہاء کا اس بات پر اہما کے ہے کہ عارف جس حال تک پنچا جاتا ہے اس پر تکلیف کا دائر ہای قدر تنگ ہوتا جاتا ہے۔ بس جیسے انبیاء کے حالات ہیں کہ انبیس صفائر کے سلسلہ میں بھی تنگی کے اندر رکھا جاتا ہے۔ بس ان فارغ اورا ثبات سے خالی او گوں کی طرف کان لگانے سے خدا کے لئے بچو، خدا کے لئے بین محل زندیق ہیں جنہوں نے ایک طرف مزدوروں کا لباس یعنی گدڑی اور اون بین رکھا ہے۔ اور دوسری طرف بے حیا اور بدکر دار طحدوں کا عمل اپنار کھا ہے۔ یعنی کھاتے بین رکھا ہے۔ اور دوسری طرف بے حیا اور بدکر دار طحدوں کا عمل اپنار کھا ہے۔ یعنی کھاتے بین رکھا ہے۔ اور دوسری طرف بے حیا اور بدکر دار طحدوں کا عمل اپنار کھا ہے۔ اور شریعت کے بیاں احکام چھوڑ نے ہیں۔ زندیقوں نے بھی شریعت کو چھوڑ نے کی جرائے نہیں کی تھی۔ یہاں تک کہ اہل تقون آئے تو بدکاروں کی روش بھی ساتھ لائے''۔

## صوفياءاور كانج كى حلت

پھراہن عقیل رحمہ اللہ ان کے زندقہ اور کفر کا حال بیان کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ کس طرح انہوں نے اپنے خیال میں شریعت اور حقیقت کے درمیان تفریق کی۔ اور نشہ آ در حقیق (گانجا اور بھنگ وغیرہ) کو حلال تھہرایا۔ بلکہ یہی وہ گروہ ہے جس نے پہلے پہل اس (گانج) کا انکشاف کیا۔ اور سلمانوں کے درمیان اس کورواج دیا۔ اس طرح انہوں نے گانے اور مرد وعورت کے اختلاط کو حلال تھہرایا۔ اور بہ کہہ کر کفر وزندقہ کے انہوں نے گانے اور مرد وعورت کے اختلاط کو حلال تھہرایا۔ اور بہ کہہ کر کفر وزندقہ کے اظہار کو بھی حلال تھہرایا کہ بیاحوال و شطحیات ہیں۔ اور ضروری ہے کہ ان پر نکیر نہ کی جائے۔ کیوں کہ یہ مجز و ب لوگ ہیں۔ یا (ان کے خیال میں) بارگاہ پر وردگار کے مشاہدہ میں مشغول لوگ ہیں۔

 کی ضروریات کے لئے وضع کیا ہے تو اب اس کے بعد حقیقت نفس کے اندر شیطان کے القاء کیے ہوئے وسوسوں کے سوااور کیا چیز ہو عتی ہے۔ جو خص بھی شریعت سے الگ ہو کر کسی حقیقت کا متلاثی ہوو ہ بیوتوف اور فریب خور دہ ہے۔

پھران صوفیاء کے سامنے کوئی خفس حدیث روایت کرتا ہے تو کہتے ہیں کہ
یمسکین لوگ ہیں۔ اپنی حدیث مردے سے روایت کرتے ہیں، جو کسی اور
مردے سے روایت کرتا ہے۔ جب کہ ہم نے اپنا علم اس زندہ و پائندہ ہستی
سے لیا ہے جے بھی موت نہیں آئے گی۔ لہذا اگر کوئی خفس حدثی آئی عن جدی
ہتا ہے (یعنی میرے باپ نے میرے دادا سے حدیث روایت کی) تو ہیں
حدثی قلبی عن ربی کہتا ہوں۔ (یعنی میرے دل نے میرے پروردگار سے
روایت کیا) غرض ان خرافات کے ذریعہ بی خود بھی برباد ہوئے اور کم عقلوں
کے دلوں کو بھی برباد کیا۔ اور عبرت کی بات یہ ہے کہ اس کے لئے ان پر مال
خرج کیا جاتا ہے۔ کیوں کے فقہاء تو مثل اطباء کے ہیں۔ اور دواء کی قیمت پر
فرج کیا جاتا ہے۔ کیوں کے فقہاء تو مثل اطباء کے ہیں۔ اور دواء کی قیمت پ
فرج کرنا مشکل ہوتا ہے۔ گران لوگوں پرخرج کرنا ایسانی ہمل ہے جیسانا پخے
اورگانے والیوں پرخرج کرنا ایسانی ہمل ہے جیسانا پخے
اورگانے والیوں پرخرج کرنا ایسانی ہمل ہے جیسانا پخ

اور فقہاء سے ان کا بغض ایک بڑا زندقہ (بددین ) ہے۔ کیوں کہ فقہاء اپنے فالوی کے ذریعہ ان کا بغض ایک بڑا زندقہ (بددین ) ہے۔ کیوں کہ فقہاء اپنے فالوی کے ذریعہ ان کی گرائی اور فسق سے روکتے ہیں۔ اور حق گراں گزرتی ہے۔ لیکن گانے والی عورتوں پر مال نچھاور کرتا اور شعراء کو ان کے مدحیہ تصیدوں پر عطیہ دینا کس قدر آسان معلوم ہوتا ہے۔ یہی حال اہل الحدیث سے ان کے بغض کا ہے۔

پھرانہوں نے عقل کوزاکل کرنے کے لئے شراب کے بدلے ایک دوسری چیز اختیار کی ہے جس کا نام حشیش اور معجون رکھا ہے۔ بیعنی گانجا ، افیون اور

يقسوف كالرشانيال

بھنگ، اور حرام گانے بجانے کا نام ساع اور وجد رکھا ہے۔ حالاں کہ جو وجد عقل کوزائل کردے اس سے تعرض حرام ہے۔

الله شریعت کواس طا کفہ کے شرہے محفوظ رکھے جولباس کی نفاست، زندگی کی بہاراور شیریں الفاظ کی فریب کاری کا جامع ہے۔ اور جس کے پیچھیے احکام البیٰ کوختم کرنے اور شریعت کوچھوڑنے کے سوا کچھ نہیں۔ اس لئے یہ دلوں پر ہلکے ہو گئے ہیں اور ان کے باطل پر ہونے کی اس سے زیادہ واضح دلیل اور کیا ہو سکتی ہے کہ دنیا پرست ان سے البی ہی محبت کرتے ہیں۔ محبت کرتے ہیں۔ محبت کرتے ہیں۔ اس کے بعد ابن عقیل کودوالوں سے اور تا چے گانے والیوں سے کرتے ہیں۔ اس کے بعد ابن عقیل کہتے ہیں ۔

اگرکوئی کہنے والا ہے کہے کہ یہ لوگ تو صاف سخرے، اچھے طور طریقے والے اور با خلاق لوگ ہیں، تو ہیں ان سے کہوں گا کہ اگر ہیلوگ کوئی ایسا طریقہ نہ اپنا کیں جس سے اپنے جیے لوگوں کا دل تھنی سکیں تو ان کی عیش وعشرت ہمیشہ رہ ہی نہ سکے گی۔ اور ان کا جو صال تم ذکر کررہے ہووہ تو عیسائیوں کی رہبانیت ہے۔ اور اگر تم دعوتوں کے اندر طبیغلی بنخے والوں اور بغداد کے زنخوں کی صفائی سخرائی دیکھو، اور تا چنے گانے والیوں کی زم اخلاتی کا مشاہدہ کر وتہمیں معلوم ہوجائے گا کہ ان کا طریقہ ظرافت اور فریب کاری کا طریقہ ہے۔ آثر ان لوگوں کو طور طریقے یازبان ہی سے تو دھوکہ دیا جا سکتا ہے۔ اگر ان لوگوں کے پاس علم کی گہرائی بھی نہ ہواور کوئی طور طریقہ بھی نہ ہوتو آخر یہ کس طرح مالداروں کا دل کھنچیں ہے۔ گہرائی بھی نہ ہواور کوئی طور طریقہ بھی نہ ہوتو آخر یہ کس طرح مالداروں کا دل کھنچیں ہے۔ تہمیں یہ معلوم ہونا چاہیے کہ احکام الہی کی تھیل مشکل کام ہے۔ اور بدکاروں کے لئے اس مشکل بات نہیں کہ شریعت کے اوامرونوائی کی روشنی ہیں صادر ہونے والی رکاوٹ کی بابندی کریں۔ در حقیقت شریعت کے اوامرونوائی کی روشنی ہیں صادر ہونے والی رکاوٹ کی پابندی کریں۔ در حقیقت شریعت کے لئے متکامین اور اہل تصوف سے بڑھ کرکوئی قوم پابندی کریں۔ در حقیقت شریعت کے لئے متکامین اور اہل تصوف سے بڑھ کرکوئی قوم

نقصان دہ نہیں۔ کیوں کہ بیلوگ (متکلمین )لوگوں کے عقائد کو عقائشہات کا دہم دلا کر فاسر کرتے ہیں۔ اور وہ لوگ (اہل تصوف) لوگوں کے اعمال کو خراب کرتے ، دین کے قوانین کو ڈھاتے ، بیکاری کو پہند کرتے اور گانے وغیرہ سننے ہے دلچپی رکھتے ہیں۔ حالانکہ سلف ایسے نہیں ہتھے۔ اور دوسرے ابواب میں سندہ شلیم ورضا تھے۔ اور دوسرے ابواب میں حقیقت پہندہ جفائش۔

وہ کہتے ہیں: اپنے بھائیوں کو میری نصیحت یہ ہے کہ ان کے دلوں کے افکار میں متعلمین کی بات نہیں پڑنی چاہئے ،اور ان کا کان صوفیوں کی خرافات کی طرف نہیں لگنا چاہیے۔ بلکہ معاش کے کام میں مشغول ہوتا صوفیوں کی بیکاری ہے بہتر ہے۔ اور ظواہر پر تھم رے رہنا نام نہادوین پندوں کی دفت بیکاری ہے اور ظواہر پر تھم رے رہنا نام نہادوین پندوں کی دفت بیندی ہے افضل ہے میں نے دونوں گروہوں کے طریقے آزمالے ہیں،ان لوگوں کامنجا عکمال شک ہے،اور ان لوگوں کامنجا عکمال شطح ہے۔ ا

پھریہ برااوررسواکن حال جس کوابن عقیل نے بیان کیا ہے اور ابن جوزی نے نقل کیا ہے برابر قائم رہا۔ بلکہ اس کے بعد جوصدیاں آئیں وہ مزید جہل و تاریکی کی صدیاں تعیں ۔ کیوں کہ ان صدیوں میں اہل تصوف نے اسلامی سرز مین میں خوب خوب بگاڑ اور خربی کی اور اسے دین اور اسلام کے نام پرفسق و فجور سے بھر دیا۔ اور صرف عقل اور عیقد ہے ہی کو بگاڑ نے پراکتفائیس کیا، بلکہ اخلاق و آ داب کو بھی جاہ و برباد کیا۔ چینا نچے بیعبد الوهاب شعرانی ہے جس نے اپنی کتاب "الطبقات الکبری"

میں صوفیوں کی ساری بدکاریوں ،خرافات اور دہریت کوجمع کیا ہے۔ اور سارے پاگلوں ، مجو دیوں ، لونڈے بازوں اور ہم جنسی کے خوگروں ، بلکہ سر

عميس الجيم ص٣٧٥ ٣٧٥

<sup>37</sup> JEKLIND

راہ تھلم کھلا جانوروں کے ساتھ برفعلی کرنے والوں کواولیاءاللہ قرادیا ہے۔اور انبیں عارفین اور اہل کرامت کی لڑی میں پرویا ہے۔اوران کی طرف فضائل اورمقامات سلوک کی نسبت کی ہے۔اوراسے ذراشرم نیآئی کیوہان کی ابتداء ابو بکرصدیق بھرخلفاء راشدین رضی الڈعنہم اجمعین ہے کرتا ہے۔ پھراس لڑی میں ایسے خض کوبھی پروتا ہے جو دن دھاڑے کھلم کھلا لوگوں کے روبروگرھی کے ساتھ بدفعلی کرتا تھا۔ اورا یے فحض کو بھی پروتا ہے جوزندگی جر خسل نہیں کرتا تھا، یا زندگی بھر کیڑے سے نگار ہتا تھا۔اور نگا ہی رہتے ہوئے جعد کا خطید بتا تھا۔ اور۔۔۔ اور۔۔۔ ہراہیا پاگل،جھوٹا، کذاب جس سے زیادہ خسیس طبیعت نیز ہے مسلک، برے اخلاق اور گندے عمل کا آ دمی انسانیت نے بھی نەد يكھا ہوگا، ان سب كو بيخض خلفاء راشدين ،صحابه كرام اوراہل بيت نبوي اطہار جیسے اشرف واکرم انسانوں کے ساتھ ایک ہی دھاگے میں پروتا ہے۔ اور اس طرح بیخض طہارت کونجاست کے ساتھ ،شرک کوتو حید کے ساتھ ، ہدایت کو گمراہی کے ساتھ اور ایمان کو زند قد کے ساتھ مخلوط کرتا ہے۔لوگوں پر ان کادین ملتبس کرتا ہے۔اوران کے عقیدے کی شکل وصورت مسخ کرتا ہے۔ آ دُا اور اس گنهگار شخص نے اینے نامزد کیے ہوئے اولیاء عارفین کے جو حالات لکھے ہیں اس میں سے تھوڑ اسایز ھالو۔ شیخص اینے سیدعلی وحیش نامی ایک فخص کے مالات میں لکھتا ہے کہ:

''وہ (علی وحیش) جب کس شہر کی بیٹے وغیرہ کودیکھتا تو ان کوان کی گدھی ہے اتار دیتا۔ اور کہتا کہ اس کاسر پکڑے رہو، تا کہ میں اس کے ساتھ بدفعلی کروں۔ اب اگروہ شیخ

L

الطبقات الكبرى ج ٢ص ١٣٥

ا نکار کردیتے تو زمین میں کیل کی طرح گر جاتے۔اورایک قدم بھی نہ چل سکتے۔اورا گر بات مان لیتے تو ہوی شرمندگی اٹھانی پڑتی (کہوہ سرعام بدفعلی کرتا ،اور بیسر پکڑے رہتے) اورلوگ بیسارامنظرد کیلتے ہوئے )وہاں سے گزرتے رہتے۔'' ل

دیکھوکہ کس طرح اس کا سیدعلی وحیث لوگوں کے روبروالی حرکت کرتا تھا کیا اس کے بعد بھی کوئی سوچہ ہو جور کھنے والا آ دمی ہیسوج سکتا ہے کہ بینا پاک تصوف مسلمانوں کے دین کا حصہ ہے۔ اور بینجی وہی چیز ہے کہ جس کے ساتھ پروردگارعا کم کے پیٹیمبر ہادی والمین میں معنوف فریائے گئے تھے۔ اور کیاعلی وحیش اور اس قماش کے لوگوں کورسول الشھیلی میں میں کہنے والا ، اور ان سب کوایک ہی راستے کا رابردقر اود سے والا ، اور ان سب کوایک ہی راستے کا رابردقر اود سے والا ، ور ان سب کوایک ہی راستے کا رابردقر اود سے والا کو زین اسلام کو ڈھانے اور مسلمانوں کے عقائد کو بریاد کرنے کا بیز واٹھار کھا ہو۔

اور شعرانی نے اس مقصد کے لئے کہ عقلیں اپی نیند سے بیدار نہ ہوں لوگوں کو سے
ہتا نے کی کوشش کی ہے کہ اولیاء اللہ کے لئے ان کی خاص شریعت ہوتی ہے جس کے مطابق
وہ اللہ کی عبادت کرتے اور اس کا قرب حاصل کرتے ہیں۔ چاہے اس کا ایک حصہ گدھیوں
کے ساتھ بدفعلی ہی کیوں نہ ہو۔ اس لیے جب بھی کوئی شخص کوشش کرتا ہے کہ جا گے اور خور
کر کے ہدایت و گمراہی اور پاکی و ٹاپاکی کے فرق کو سمجھے تو یہ لوگ اس پر تلمیس و تزویر کا پھندہ
وُ ال دیتے ہیں۔ چنانچہ اس شعرانی کو لے لیجئے۔ اس نے ایک ایسے آ دمی کا ذکر کیا ہے جس
نے سید بددی کے عرس میں ہونے والے نسق و فجو ر پر کمیر کی تھی۔ جہاں آ ج بھی شہر طعطا
(مصر) کے اندر الاکھوں انسان جمع ہوتے ہیں۔ اور مردوں اور عور توں کے درمیان بہت ہی
ہرااختاط ہوتا ہے۔ بلکہ مجدوں اور راستوں میں حرام کاریاں ہوتی ہیں۔ رغری خانے
کہولے جاتے ہیں اور صوفی مرداور صوفی عور تیں بچے مبحد میں ایک ساتھ مل کرتا چے ہیں۔

المرتسوف كي كارستانيان

اور برحرام کوحلال کیا جاتا ہے۔ای کے متعلق شعرانی نے اپن کتاب "الطبقات الكبرى" میں یہ بیان کیا ہے کہ ایک آ دمی نے اس فتق و فجور برنکیر کی تو اللہ تعالیٰ نے اس کا ایمان چھین لیا۔ادر کس طرح چھین لیا۔شعرانی لکھتا ہے کہ:'' پھراس فخص کا ایک بال بھی ایبایا تی ند بیاجس میں دین اسلام کی طرف جھاؤ ہو۔ آخراس نے سیدی احمرضی اللہ عندے فریاد کی۔انہوں نے فرمایا شرط مدے کتم دوبارہ ایس بات ندکہنا۔اس نے کہا جی بال ۔تب انہوں نے اس کے ایمان کالباس اسے واپس کیا۔ چھراس سے بوچھاتم کو ہماری کیا چیز بری معلوم ہوتی ہے؟ اس نے کہا مردوں اورعورتوں کامیل جول ۔ جواب میںسیدی احمد رضی الله عنہ نے کہا یہ بات تو طواف میں بھی ہوتی ہے۔لیکن بیاس کی حرمت (احرّ ام) کے خلاف نہیں۔ پھر فرمایا میرے رب کی عزت کی تسم!میرے عرس میں جو کوئی بھی گناہ کرتا ہے وہ ضرور تو بد کرتا ہے اور اچھی تو بہ کرتا ہے۔ اور جب میں جنگل کے جانوروں اور سمندر کی مچھلیوں کی دیکیے بھال کرتا ہوں ،اوران میں ہے بعض کوبعض ہے محفوظ رکھتا ہوں تو کیااللہ تعالی میرے عرس میں آنے والے کی حفاظت سے مجھے عاجز اور بے بس رکھے گا''۔ لے اورشعرانی نے اپنی کتاب میں ان سب زند قے اور کفراور جہالت اور گمراہی کو جوروایت کررکھا ہے تو یہ کچھ تعجب کی بات نہیں۔ کیوں کہ اس مخص نے خود اپنے متعلق یہ جھوٹ اڑا یا ہے کہ سید بدوی جواس ہے کوئی چارسوبرس پہلے انتقال کر چکا ہے اس سے سلام كرنے كے ليئے قبرے اپناہا تھ نكالتا تھا۔ اور بيكه اس مرے ہوئے سيد بدوى نے اپني مجد کے زاویوں میں سے ایک زاویے کوشعرانی کے لئے شب عروی کے کمرے کے طور پر تیار کیا تا کہ شعرانی اس کمرے میں اپنی بیوی کے ساتھ کیجا ہو۔ اور جب شعرانی سید بدوی کے عرس میں پہنچنے میں دیر کرتا تو سید بدوی اپنی قبر سے نکل کر قبر کے او برر کھا ہوا یر دہ ہٹاتا تھا اور کہتا تھا

طبقات الكبرى ج اص١٦٢

الم يُعرِبُ كَ كَارِجًا بَال

کے عبدالوہاب نے در کردی۔ آیانہیں۔ آیئے خود شعرانی کی عبارت پڑھے۔ وہ لکھتا ہے:

''احمہ بدوی کے عرص میں ہر سال میرے حاضر ہونے کی وجہ یہ ہے کہ
میرے شخ عارف باللہ محمہ شاوی رضی اللہ عنہ جوان کے گھر کے اعیان میں سے
ایک ہیں انہوں نے قبر کے اندرسیدی احمہ رضی اللہ عنہ کی طرف رخ کر کے مجھ
ایک ہیں انہوں نے قبر کے اندرسیدی احمہ رضی اللہ عنہ کی طرف رخ کر کے مجھ
سے عہد لیا۔ اور اپنے ہاتھ سے مجھے ان کے حوالے کیا۔ چنانچہ ان کا ہاتھ
شریف قبر سے نکلا۔ اور میراہاتھ کپڑلیا۔ اور شناوی نے کہا کہ حضور! آپ کی
توجہ ان پر ہونی چاہیے۔ اور آپ انہیں اپنے زیر نظر رکھیں۔
توجہ ان پر ہونی چاہے۔ اور آپ انہیں اپنے زیر نظر رکھیں۔

اوراس کے ساتھ ہی میں نے قبر سے سیدی احمد کا بیفر مان سُنا کہ ہاں!'' پھر شعرانی مزید آ گے بڑھتا ہے اور کہتا ہے کہ:

"جب میں نے اپنی ہوی فاطمہ ام عبد الرحمٰن کو جو کواری تھی رخصت کرایا تو پانچ مہینے تک رکا رہا اور اس کے قریب نہیں گیا۔ اس کے بعد سیدی احمد تشریف لائے ، اور جمعے ساتھ لیا۔ اور بیوی ساتھ میں تھی۔ اور قبر کا جو گوشہ داخل ہونے والے کے بائیں واقع ہے اس کے اوپر بستر بچھایا۔ اور میر کے طوہ پکایا۔ اور زندوں اور مردوں کو اس کی دعوت دی اور فر مایا کہ یہاں اس کی بکارت ذاکل کرو۔ چنانچہاس دات وہ کام ہوا۔"

پھر لکھا ہے کہ '' میں ۹۲۸ ہے میں عرب کے اندراپنے وقت مقررہ پر حاضر نہ ہو سکا۔اور دہاں بعض اولیاء موجود تھے تو انہوں نے مجھے بتایا کہ سیدی احمد رضی اللہ عنداس روز قبر کا پر دہ ہٹاتے تھے اور کہتے تھے کہ عبدالوہاب نے دیر کر دی۔ آیانہیں''۔ لے غرض یہ ہیں وہ برے نمونے جن کے متعلق جا ہاجا تا ہے کہ مسلمانوں کے

تنكيس الجيس جاص الااوالاا



بچے انہیں کے نقش قدم برچلیں۔اور بیہ ہے تصوف کا حقیقی چیرہ۔اور بیہ ہیں اس
کے رموز اور رب کی صور تیں۔اور اگر ہم ان صور توں کو گننا شروع کر دیں تو
مختر رسالہ میں میا ندروی سے باہر نکل جا کیں گے۔البنتہ ہم نے بحمر اللہ،
اید ن قوفتی سے اس کواپئی کتاب' الفکر الصوفی فی ضحو الکتاب والسنة' میں
پور سے سط سے کھے دیا ہے۔لہذا اس کے لئے اس کا مطالعہ کرنا چاہیے۔
اور اس مرجع وسے ۔اورای سے بیا یا

اورتو فیق اللہ ہی کی طرف ہے ہے۔اورای پرجمروسہ ہے۔اورای سے بیات مطلوب ہے کہ وہ اسلامی معاشرہ کو اس خبیث سرطان سے پاک کردے جس نے مسلمانوں کے عقیدے عمل اور ساج کو فاسد کر رکھا ہے۔

اورا خیریس الله عزیز وحمید کے رائے کے داعی نبی کال وطاہر پردرودوسلام ہو۔

دوسراباب

# اہل تصوف سے کس طرح بحث کی جائے؟

پچھے باب میں ہم صوفیاندافکاری خطرنا کیوں کا ذکر کر چکے ہیں۔اب جو خض بھی ان ہاتوں سے واقف ہو جائے اس پر ضروری ہے کہ اسلامی ساج سے اس خبیث درخت کی جڑا کھاڑنے کی کوشش کرے۔لیکن مید کام ہونہیں سکتا جب تک کہ اللہ سجانہ وتعالی کی طرف دعوت برخ نہ دی جائے۔ اور ہدایت و پاکیزگ کے پردے میں ہر شم کے کفر و زند قد کو چھپانے والے اس قابل نفرت تصوف کو سرعام رسوانہ کیا جائے۔اس لئے ضروری ہے کہ جس مخص کو جن معلوم ہو جائے وہ اسے پھیلانے اور عام کرنے کی کوشش کرے۔اوراسی طرح میر بھی ضروری ہے کہ جس مخص کو اس شرکاعلم ہو جائے وہ اس کے درخت کو جڑ سے طرح میر بھی ضروری ہے کہ جس مخص کو اس شرکاعلم ہو جائے وہ اس کے درخت کو جڑ سے اکھاڑنے کی کوشش کرے۔

جہ اور چونکہ بیشتر طالب علم تصوف کی حقیقت نہیں جانے، اور اس کی کفریات،
اکاذیب، اباطیل اور لاف وگزاف سے واقنیت نہیں رکھتے اس لئے صوفیوں سے بحث
کرتے ہوئے بہترین جواب نہیں دے پاتے۔اور نہ انہیں حق پر قانع کر پاتے ہیں۔ کیوں
کے صوفی جب ایسے آدمی کو دیکھتا ہے جو کتاب وسنت اور دلیل کی عظمت کا قائل ہوتو جب
کہتا ہے کہ جنید نے جو کہ شخ الطا کفہ تصفر مایا ہے کہ ہمارا اطریقہ کتاب وسنت کا پابند ہے۔
اور جو کتاب وسنت کو نہ سمجھے وہ اس گروہ کے طریقے کو بھی نہیں سمجھ سکتا۔ اور فلاں نے یہ کہا
ہے۔اور فلاں نے وہ کہا ہے۔ اور یہ بھی فر مایا ہے کہ میرے دل میں اس گروہ کا کوئی نکتہ
جاگزیں ہوتا ہے تو میں اسے اس وقت تک بیان نہیں کرتا جب تک کہ میں اس کے لئے
جاگزیں ہوتا ہے تو میں اسے اس وقت تک بیان نہیں کرتا جب تک کہ میں اس کے لئے
کتاب وسنت سے دوشاہد نہ یا جاؤں۔

المرتسوف كارستانيال

ہ اور یہ با تیں من کرصوفیوں کی راہیں نہ جانے والا طالب علم مجھتا ہے کہ یہ لوگ دین کے ماہر ہیں۔ اور ورع واخلاص کے ایسے مقام پر فائز ہیں کہ کوئی بات اس وقت تک نہیں ہولتے جب تک کہ وہ کتاب وسنت کے موافق نہ ہو۔ وہ مجھتا ہے کہ یہ لوگ اپنی او افعال میں کتاب وسنت کے ہیرو کا رہیں۔ اس لئے بیچارہ نادم اور عمو مالا جواب ہو جاتا ہے۔ البتہ بھی بھی یہ یہ پوچھ میٹھتا ہے کہ پھر یہ لوگ اپنے عرسوں اور اپنی محفلوں میں ناچتے کیوں ہیں؟ اور یہ مجذوب کیا ہیں جو اوٹ پٹانگ حرکتیں کرتے ہیں، اور چیخت علاتے ہیں۔ مگر اس کے جواب میں وہ کھ جمت صوفی کہتا ہے کہ ۔۔۔نہیں۔۔۔ یہ تو خلاتے ہیں۔ مگر اس کے جواب میں وہ کھ جمت صوفی کہتا ہے کہ ۔۔۔نہیں۔۔۔ یہ تو خلات کے مارے ہوئے وام ہیں۔ حقیقی صوفی نہیں ہیں۔ صوفیت تو پچھاور ہی ہے۔ طلاں کہ یہ بات فطری طور پرجھوٹ ہوتی ہے۔ لیکن اس قسم کا جواب طالب علم پرچل جاتا ہے، اور وہ چپ ہور ہتا ہے۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ تصوف اس امت کے جم میں اپنا کام کرتا ہے، اور وہ چپ ہور ہتا ہے۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ تصوف اس امت کے جم میں اپنا کام کرتا رہتا ہے، اور یہ جھی نہیں چلا۔

☆ اور چونکہ بہت سے طالب علموں کو اتنا وقت نہیں ملتا کہ تصوف کی کتابیں دیکھ
سکیں۔اوران میں جو پچھ ہاں کی حقیقت معلوم کرسکیں۔اور بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ جب
بعض کتابیں دیکھتے ہیں تو حق پوشیدہ رہ جا تا ہے اور باطل سے ممیز نہیں ہو پا تا۔ کیوں کہ اس
میں ایسی تنہیں اور ملاوٹ ہوتی ہے کہ پڑھنے والا ایک مریض قول کے پہلو ہہ پہلوا کی شیح
میں ایسی تنہیں اور ملاوٹ ہوتی ہے کہ پڑھنے والا ایک مریض قول کے پہلو ہہ پہلوا کی شیح
قول دیکھتا ہے۔اور چھے ہوئے لفظوں میں کفروالے ایک قول سے گزرتا ہے تو ایک چوتھا
قول ایسا دیکھتا ہے جس سے حکمت بھوٹی محسوں ہوتی ہے اس لئے وہ گڑ بڑا جا تا ہے، اور
حقیقت نہیں دیکھ پا تا۔اور مینہیں سمجھ پا تا کہ وہ کون سے راستے سے گزر رہا ہے۔
حقیقت نہیں دیکھ پا تا۔اور مینہیں سمجھ پا تا کہ وہ کون سے راستے سے گزر رہا ہے۔

ہ اس لئے ہم تصوف کے بنیادی اور کتی تعنیوں کو ہتلانے اور اساطین تصوف کے ساتھ مباحثہ کا دُھنگ سکھانے کے لیئے میخضر ساخلاصہ لکھے دے رہے ہیں۔اس کی روثنی

الم يُسوف كي كارتانيال المنظمة المنظمة

میں بحث کرنے والا اگر ایک مبتدی طالب علم بھی ہوا تو وہ بھی ان کومغلوب اور خاموش کرلے گا۔اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ انہیں صراط متنقیم کی ہدایت بھی دے دے۔ قواعد یہ بیں:

# تصوف گند گیوں کاسمندرہے

سب سے پہلے بہ جانا چاہیے کہ تصوف گند گیوں کا ایک سمندر ہے۔ کیوں کہ اہل تصوف نے ہندوستان ، ایران اور بونان کے فلسفوں میں پائے جانے والے ہر طرح کے کفر وزند قد کو ، اور قرام طہ اور باطنی فرقوں کے تمام کروفن کو ، خرافیوں کی ساری خرافات کو ، وجالوں کے سارے دجل کو اور شیطانوں کی ساری ''وجی'' کو اکھا کر لیا ہے۔ اور ان سب کو تصوف کے دائرے ، اور اس کے علوم واصول اور کشف کے سانچ میں ڈھال لیا ہے۔ مخلوق کی طرف خدائی کی نسبت سے لے کر ہر موجود کو عین خدا قرار دینے تک تمہاری عقل روئے زمین پر جس جس کفریہ عقیدہ کا تصور کر سکتی ہے وہ تمہیں تصوف میں ضرور مل جائے گا۔ (تعالی اللہ عن ذرک علوا کہیرا)

اسلامی بھائیو!اس مقصد کے لیئے کہ آپ کے ذہن میں تصوف کا واضح نقشہ آ جائے ،ہم آپ کے سامنے صوفیوں کے عقائد کا ،اور دین تصوف اور دین اسلام کے بنیا دی فرق کا ایک بہت ہی مختصر ساخلاصہ پیش کرتے ہیں۔

## اول: اسلام اورتصوف کے درمیان بنیا دی فرق:

اسلام کامنج اور راسته تصوف کے راست اور نج سے ایک انتہائی بنیادی چیز میں علیمدہ ہے۔ اور وہ ہے ' تلقی' ۔ یعنی عقائد اور احکام کے سلسلے میں دینی معرفت کے ماخذ۔

المرتعوف كي كارستانيان

اسلام عقائد کے ماخذ کو صرف بنیوں اور پیغیبروں کی وحی میں محصور قرار دیتا ہے۔ اور اس مقصد کے لیئے ہمارے پاس صرف کتاب وسنت ہے۔

اس کے برخلاف دین تصوف میں عقائد کا ماخذوہ خیالی وقی ہے جواولیاء کے پاس آتی ہے۔ یا وہ مزعومہ کشف ہے جوانہیں حاصل ہوتا ہے۔ یا خواب ہیں یا پچھلے وقتوں کے مرے ہوئے لوگوں اور خضر علیہ السلام سے ملاقات وغیرہ ہے۔ بلکہ لوح محفوظ میں دیکھنا اور جنوں ہے جنہیں یہ لوگ روحانی کہتے ہیں بچھ حاصل کرنا بھی اس فہرست میں شامل ہے۔

ای طرح اہل اسلام کے نزدیک شری احکام کا ماخذ کتاب وسنت اور اجماع وقیاس ہے، لیکن صوفیوں کی شریعت خوابوں، خصر اور جنوں اور مردوں اور پیروں وغیرہ پر قائم ہے۔ یہ سارے ہی لوگ شارع ہیں۔ اس لیئے نصوف کے طریقے اور شریعتیں مختلف اور متعدد ہیں۔ بلکہ وہ کہتے ہیں کہ مخلوق کی سانس کی تعداد کے مطابق رائے ہیں اور سب کے سب اللہ کی طرف لے جاتے ہیں۔ اس لیئے ہرشخ کا اپنا ایک طریقہ اور تربیت کا اپنا ایک طریقہ اور تربیت کا اپنا ایک اور خصوص عبادتیں ایک اصول ہے۔ اس کا اپنا مخصوص ذکر واذکار ہے، مخصوص شعائر ہیں اور مخصوص عبادتیں ہیں۔ اس لئے تضوف کے ہزاروں بلکہ لاکھوں، بلکہ بے شاردین اور عقیدے اور شریعتیں ہیں۔ اس کو تصوف کا نام شامل ہے۔

یہ ہے اسلام اور تصوف کا بنیادی فرق۔اسلام ایک ایبادین ہے جس کے عقائد متعین ہیں۔عبادات متعین ہیں۔اوراحکام متعین ہیں۔اس کے برخلاف تصوف ایک ایبا دین ہے جس میں ندعقائد کی تعیین ہے نہ شرائع اوراحکام کی۔ یہ اسلام اور تصوف کے درمیان عظیم ترین فرق ہے۔

46

# دوم:صوفی عقیدے کے تفصیلی خطوط

#### ا۔ اللہ کے بارے میں

الله کے بارے میں اہل تصوف کے مختلف عقیدے ہیں۔ ایک عقیدہ حلول کا ہے۔ یعنی اللہ اپنی کسی مخلوق میں اہل تصوف کے مختلف عقیدہ تھا۔ ایک عقیدہ وحدۃ الوجود کا ہے۔ یعنی خالق مخلوق میں اثر آتا ہے۔ یہ حلاح کا عقیدہ تعسری صدی سے لے کر موجودہ زمانہ تک رائج رہا ہے۔ اورا خیر میں اس پرتمام اہل تصوف کا اتفاق وہ گیا ہے۔ اس عقیدے کے چوٹی کے حضرات میں ابن عربی، ابن سبعین ہماسانی ،عبدالکریم جیلی ،عبدالخنی نا بلسی ہیں۔ اور جد یہ طرق تصوف کے عام افراد بھی اس پرکار بندہیں۔

#### ۲۔ رسول اللہ اللہ کے بارے میں

رسول التعقیق کے بارے میں بھی صوفیوں کے مختلف عقیدے ہیں۔ بعض کا خیال ہے کہ رسول التعقیق ان کے مرتبہ ومقام کونہیں پہنچ سکے تھے۔ اور آپ اہل تصوف کے علوم سے نا واقف تھے۔ جیسا کہ بسطا می نے کہا ہے کہ: ''خضنا بحراوتف الانبیاء بساحلہ' (ہم ایک ایسے سمندر کی تد میں پہنچ گئے جس کے ساحل پر انبیاء کھڑے ہیں۔) اس کے برخلاف بعض دوسر سے صوفیوں کاعقیدہ ہے کہ محمقیق اس کا ننات کا قبہ ہیں، اور آپ ہی وہ اللہ ہیں جوعرش پر مستوی ہے۔ اور آسان وز مین اور عرش وکری اور ساری کا ننات آپ کے نور سے پیدا کی گئی ہے۔ آپ پہلاموجود ہیں۔ اور آپ ہی اللہ کے عرش پر مستوی ہیں۔ یہ اور آپ ہی اللہ کے عرش پر مستوی ہیں۔ یہ اور آپ ہی اللہ کے عرش پر مستوی ہیں۔ یہ این عربی اور اس کے بعد آنے والے صوفیوں کاعقیدہ ہے۔

#### س۔ اولیاء کے بارے میں

اولیاء کے بارے میں بھی صوفیوں کے مختلف عقیدے ہیں۔بعض صوفیاء ولی کو

المي تعرف كي كارعايال

اور پیطبعی طور پراسلامی ولایت کے خلاف ہے جس کی بنیاد دنیداری، تقوی کی جمل صالح ، اللہ کی پوری پوری بندگی اور اس کا فقیر وقتاج بننے پر ہے۔ یہاں ولی خود اپنے کسی معاطعے کا مالک نہیں ہوتا ، چہ جائیکہ وہ دوسروں کے معاملات کا مالک ہو۔ چنا نچہ اللہ تعالی اپنے رسول مطابقے ہے فرما تا ہے: ''قل انی لا اُملک لکم ضراولا رشدا'' (تم کہد و کہ میں نہ تہارے کی نقصان کا مالک ہوں ، نہ ہدایت کا )

سم۔ جنت اور جھنم کے بارے میں

جہاں تک جنت کا تعلق ہے تو تمام صوفیاء کاعقیدہ ہے کہ جنت کوطلب کرنا بہت بردانقص اور عیب ہے۔ ولی کے لیئے جائز نہیں کہ وہ جنت کے لیئے کوشاں ہو،اورا سے طلب کرے۔ جو جنت کوطلب کرتا ہے وہ ناقص ہے۔ ان کے یہاں طلب اور رغبت صرف اس کی ہے کہ وہ اللہ میں فنا ہو جا کمیں، غیب سے واقف ہو جا کمیں اور کا کنات میں تصرف

کریں۔۔ یہی صوفیوں کی خیالی جنت ہے۔

اور جہال تک جہنم کاتعلق ہے قوصوفیوں کاعقیدہ ہے کہ اس سے بھا گناصوفی کامل کے شایان شان نہیں۔ کیوں کہ اس سے ڈرنا آ زادوں کی نہیں غلاموں کی طبیعت ہے۔ اور بعض صوفیوں نے تو فخر وغرور میں آ کر یہاں تک کہہ ڈالا کہ اگر وہ جہنم پر تھوک دی قربتم بجھ جائے گی۔ جیسا کہ ابویزید بسطامی نے کہا ہے۔ پھر جوصوفیاء وحدة الوجود کا عقیدہ رکھتے ہیں ان کاعقیدہ ہے کہ جولوگ جہنم میں داخل ہوں گے ان کے لیئے جہنم الی شیریں اور الی نعت بھری ہوگی کہ جنت کی نعت سے کسی طرح کم نہ ہوگی ، بلکہ چھوزیادہ ہی ہوگی۔۔ یہی ابن عربی کو کا کہ جب اور عقیدہ ہے۔

#### ۵۔ ابلیس اور فرعون

جہاں تک ابلیس کا معاملہ ہے تو عام صوفیوں کا عقیدہ ہے کہ وہ کا مل ترین بندہ ما۔ اور تو حید میں ساری مخلوق ہے افضل تھا۔ کیوں کہ اس نے ۔ ان کے بقول ۔ اللہ کے سوا کسی اور کو بحدہ نہیں کیا۔ اس لیئے اللہ نے اس کے سارے گناہ بخش دیئے ۔ اور اسے جنت میں واضل کر دیا۔ اس طرح فرعون بھی ان کے نزویک افضل ترین موحد تھا۔ کیوں کہ: '' اُنا رَبِّم الاعلی'' ( میں تبہارا سب سے اعلی پروردگار ہوں۔ ) اس نے حقیقت بیچان کی تھی۔ کیوں کہ جو کچھ موجود ہے وہ اللہ ہی ہے بھروہ ان کے خیال میں ایمان لے آیا۔ اور جنت میں داخل ہوا۔

## صوفی شریعت

۲۔ عبادات

صوفیوں کاعقیدہ ہے کہ نماز ، روزہ ، حج ، ز کو ۃ بیسب عوام کی عباد تیں ہیں ۔ صوفی حضرات اپنے آئپ کوخواص یا خاص الخاص کہتے ہیں ۔ ای لیئے ان کی عباد تیں بھی خاص قتم کی ہیں ۔

پھران کے ہرگروہ نے اپنی ایک مخصوص شریعت بنائی ہے۔مثلاً مخصوص ہیئت کے ساتھ مخصوص ذکر ،خلوت مخصوص کھانے اورمخصوص لباس اورمحفلیں۔

پھر اسلامی عبادات کا مقصد نفس کا تزکید اور معاشرے کی پاکیزگی ہے۔ گر تصوف میں عبادات کا مقصد یہ ہے کہ دل کو اللہ کے ساتھ باندھ دیا جائے تا کہ اللہ سے براہ راست فیض حاصل ہو۔ اور اس میں فناہو جا کیں۔ اور رسول سے غیب کے راستہ مدر حاصل ہو۔ اور اللہ کے اخلاق کے ساتھ متصف ہو جا کیں۔ یہاں تک کہ صوفی کی چیز کو کہے گن (ہوجا) تو وہ ہوجائے۔ نیز وہ مخلوق کے اسرار پر مطلع ہو۔ اور سارے ملکوت کو دیکھے۔

اورتصوف بیں اس کی کوئی اہمیت نہیں کہ صوفیوں کی شریعت جمدی اور اسلام کی شریعت جمدی اور اسلام کی شریعت کے تعلم کھلا خلاف ہو۔ چنانچہ حشیش یعنی گانجا اور شراب پینا اور عرسوں اور ذکر کے حلقوں میں مردوں عورتوں کا خلط ملط ہونا کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔ کیوں کہ ہرولی کی اپنی شریعت ہے جمعے وہ براہ راست اللہ تعالی سے حاصل کرتا ہے۔ اس لیئے اس کی کوئی اہمیت نہیں کہ وہ رسول اللہ علیہ کے لائی ہوئی شریعت کے موافق ہے یا نہیں۔ کیوں کہ ہرا کیک کی شریعت عوام کے لیئے ہے۔ اور پیراورصوفی کی شریعت خواص کے لیئے ہے۔ اور پیراورصوفی کی شریعت خواص کے لیئے ہے۔ اور پیراورصوفی کی شریعت خواص کے لیئے ہے۔



### 2۔ حلال وحرام

یکی حال حلال وحرام کا بھی ہے۔ چنانچے صوفیوں میں جولوگ وحدۃ الوجود کے قائل ہیں ان کے نزدیک کوئی چیزحرام نہیں، کیوں کہ ہر موجود ایک ہی ہے۔ ای لئے ان کے اندرا یسے ایسے ہوئے جوزندیق یا لوطی تھے یا گدھیوں کے ساتھ تھلم کھلا دن دھاڑے بد فعلی کرتے تھے۔ پھران ہی میں وہ بھی تھے جو بیعقیدہ رکھتے تھے کہ اللہ نے اس سے سارے احکام ساقط کردیئے ہیں۔ اور اس کے لیئے وہ چیز طال کردی ہے جودوسروں پرحمام تھی۔

#### ۸ می حکومت وسلطنت اورسیاست

جَبال تک حکومت وسلطنت اور سیاست کا تعلق ہے تو صوفیوں کا طریقہ بدر ہاہے کہ برائی کا مقابلہ کرتا اور بادشا ہوں کو مغلوب کرنے کی کوشش کرنا جائز نبیس۔ کیوں کہ ان کے خیال میں اللہ نے جس حال کو چاہا ہے بندوں کو اس حال میں قائم کیا ہے۔

#### ۹۔ تربیت

غانبًا صوفی شریعت میں جو چیز سب سے خطرناک ہے وہ ہے ان کا طریقة تربیت۔ کیوں کہ وہ لوگوں کی عقل پر پوری طرح مسلط ہوجاتے ہیں اوراسے بیکار بناڈا لتے ہیں۔ اوراس کے لیئے وہ قدم بہقدم کام کرنے کا طریقہ ابناتے ہیں۔ چنا نچہ پہلے وہ آ دمی کو مانوس کرتے ہیں۔ پھراس کے دل و د ماغ پرتصوف اور صوفیوں کی عظمت ، اور ہولنا کی کا سکہ جماتے ہیں۔ پھراس کے دل و د ماغ پرتصوف اور ضوفیوں کی عظمت ، اور ہولنا کی کا سکہ جماتے ہیں۔ اس کے بعد آ دمی کو تلمیس اور فریب میں ڈالتے ہیں۔ پھراس پرعلوم تصوف میں سے تھوڑ اتھوڑ الحجیڑ کتے جاتے ہیں۔ اس کے بعد اسے صوفی طریق کے ساتھ باند صدیتے ہیں۔ اور نگلنے کے سارے راہتے بند کردیتے ہیں۔

الم تصوف كى كارستانيان

## سوم: صوفی سے بحث کا نقطه آغاز

بہت سے غیرت مندمسلمان بھائی جنہیں دین سے محبت ہے اور تصوف اوراس کی لغویات سے نفرت ہے وہ صوفیوں سے غلط طور پر بحث شروع کردیتے ہیں کیونکہ وہ فروعی اور ادھر ادھر کی باتوں پر بحث کرنے لگتے ہیں۔ جیسے ذکر واذکار میں ان کی بیعتیں صوفی نام رکھنا 'عرس منانا 'محفل میلا دقائم کرنا 'تشبیحیں لئکانا' گدڑی پہننا' یا اسی طرح کے دوسرے الگ تھلگ مظاہر اور روپ جن میں وہ ظاہر ہوتے ہیں۔

لین واضح رہے کہ ان باتوں سے بحث کا آغاز کرنا پورے طور پر غلط ہے۔ اور اور باوجود کیہ بیساری باتیں بدعت اور خلاف شریعت ہیں' اور انہیں دین میں گھڑ کر داخل کیا گیا ہے' لیکن تصوف کی جو باتیں پس پر دہ ہیں وہ ان سے کہیں زیادہ کر وی اور خطرناک ہیں۔ میرامقصد ہے کہ بیہ باتیں فروع کی حیثیت رکھتی ہیں' للبندااصول کو چھڑ کر ان باتوں سے بحث کا آغاز کرنا درست نہیں۔ بھی جے کہ بیہ بھی جرائم ہیں اور خلاف شریعت ہیں' لیکن تصوف کے اندر جو ہولناک باتیں' جو گھڑنت' جو بدترین کفریات اور جو گندے مقاصد بائے جاتے ہیں ان کے مقابل میں ندکورہ بالا باتیں بہت معمولی اور بھی ہیں۔ اس لیے ضروری ہے کہ جو شخص صوفی سے بحث کرے وہ فروی اور شکی باتوں کے بجائے اصولی اور بنیا دی باتوں سے ابتداء کرے۔ فروی اور شکی باتوں کے بجائے اصولی اور بنیا دی باتوں سے ابتداء کرے۔

اور غالباً اسلام اور تصوف کا اصل جو ہری اختلاف پڑھ لینے کے بعد تمہیں سمجھ میں آگیا ہوگا کہ بحث کی ابتداء کہاں سے کرنی چاہیے۔ یعنی سب سے پہلاسوال ماخذ دین کے متعلق ہونا چاہیے کہ دین کہاں سے لیا جائے اور عقیدہ وعبادت کس چیز سے ثابت کی جائے۔ یعنی دین اور عقیدہ وعبادت کے حاصل کرنے کا ماخذ کیا ہو؟ اسلام اس ماخذ کوصرف کتاب وسنت میں محصور کرتا ہے کسی بھی عقیدے کا اثبات قرآن کی نص یارسول کے ارشاد کے بغیر جائز نہیں اور کسی بھی شریعت کا اثبات کتاب وسنت یا اس کے موافق اجتہاد کے بغیر جائز نہیں اور اجتہاد سے بھی ہوتا ہے اور غلط بھی اور کتاب اللہ اور سنت رسول کے علاوہ کوئی معصوم نہیں۔

مگر مشائخ تصوف کا خیال ہے کہوہ دین کو بغیر کسی واسطہ کے براہ راست اللہ تعالی سے حاصل کرتے ہیں اور براہ راست رسول التعلیق سے حاصل کرتے ہیں۔ پاوگ کہتے ہیں کہ آپ ہمیشدان کی مجلسوں اور ان کے ذکر کے مقامات میں تشریف لاتے ہیں۔ای طرح وہ اپنا دین فرشتوں سے حاصل کرتے ہیں۔اور جنون سے حاصل کرتے ہیں جنہیں روحانی کہتے ہیں اور کشف سے حاصل کرتے ہیں جس کے متعلق ان کا خیال ہے کہ ولی کے دل برغیب کی با تیں کھل جاتی ہیں اور وہ زمین و آ سان کی ساری چیزوں کواور گذشته اورآ ئندہ کے سارے واقعات کوریکھتا ہے۔پس ولی کے علم سے ....ان کے بقول ..... آسانوں اور زمین کا ایک ذرہ بھی باہز ہیں۔ اس لیے صوفی سے پہلا سوال میرکرنا چاہیے کہاپ لوگ دین کا شوت کہاں سے لاتے ہیں؟ یعنی اپنا عقیدہ کہاں سے حاصل کرتے ہیں؟ اگروہ کیے کہ کتاب وسنت ے حاصل کرتے ہیں تواس ہے کہو کہ کتاب دسنت کی گواہی تو یہ ہے کہ اہلیس کا فرہے اوروہ اوراس کے پیروکار جہنمی ہیں۔چنانچہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

53

اور جب معاملات کا فیصلہ کر دیا جائے گا تو شیطان کے گا کہ اللہ نے تم ہے برق وعدہ کیا تھا اور بیس نے تم ہے وعدہ کیا تو وعدہ خلافی کی اور مجھے تم پرکوئی اختیار تو تھا نہیں البتہ بیس نے تم کو بلایا اور تم نے میری بات مان کی لہذا مجھے ملامت نہ کرو بلکہ اپنے آپ کو ملامت کرو۔ نہ بیس تمہاری فریاد کرسکتا ہوں۔ اور نہ تم میری فریاد کرسکتا ہوں۔ تھینا فریاد کرسکتا ہوں۔ بھیا خوال کے ساتھ کفر کرتا ہوں۔ بھینا فلالموں کے لیے دردناک عذاب ہے۔

وَقَالَ الشَّيُطَانُ لَمَّا قُضِى الْأَمُّرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَ كُمُ وَعُدَالُحَقِّ وَوَ عَدُتُكُمُ فَأَخُلَفُتُكُمُ وَ مَاكَانَ لِى عَلَيْكُمُ مِنْ سُلُطَانٍ إِلَّا أَنُ عَلَيْكُمُ مِنْ سُلُطَانٍ إِلَّا أَنُ دَعَوْتُكُمُ فَسُتَجَبُتُمُ لِى فَلَا دَعَوْتُكُمُ فَسُتَجَبُتُمُ لِى فَلَا تَلُومُونِي وَلُو مُواانفُسكُمُ مَاانا بِمُصْرِحِكُمُ وَمَا أَنْتُمُ بِمُصُرِحِيً إِسَمُصُرِحِكُمُ وَمَا أَنْتُمُ بِمُصُرِحِيً إِسَمُ صَرِحِكُمُ وَمَا أَنْتُمُ بِمُصُرِحِيً إِنِّى كَفَرُتْ بِمَا أَشُرَكُتُمُونٍ مِنَ وَيَلُ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ الْيُمَ

تمام مفسرین سلف کا اجماع ہے کہ یہاں شیطان سے مراد ابلیس ہے۔ اور''تم میری فریادنہیں کر سکتے'' کا مطلب ہیہ ہے کہتم جھے چھڑ ااور بچانہیں سکتے۔ اور اس کا مطلب ہیہے کہ وہ جہنم میں ہے۔

تواب اے صوفیو! سوال ہیہ کہ کیا ابلیس کے بارے میں آپ لوگوں کا بھی یہی عقیدہ ہے؟

 تواس سے کہوکہ ابتم کافر ہو گئے۔ کیونکہ تم نے کتاب اللہ احادیث رسول اوراجماع امت کی مخالفت کی۔ اس لیے کہ ان سب ذریعوں سے ثابت ہے کہ ابلیس کافر اور جہنمی ہے۔

صوفی سے بیجی کہوکہ تمہارے شخ اکبرابن عربی کا فیصلہ ہے کہ اہلیس جنتی ہے اور فرعون جنتی ہے۔ ( میسا کہ ' فصوص الحکم' میں لکھا ہے ) اور تمہارے استادا عظم حلاح کا کہنا ہے کہ اہلیس اس کا پیشوا اور فرعون اس کا پیر ہے ( جیسا کہ ' طواسین' ص۵۲ میں لکھا ہے )۔ اب بتاؤ کہ اس بارے میں تم کیا کہتے ہو؟ جواب میں اگر وہ ان باتوں کو مانے سے انکار کر دے تو سمجھ لوکہ وہ کھ ججت اور حقیقت کا مشکر ہے۔ یا جائل اور ناواقف ہے اور اگر وہ ان باتوں کا اقر ار کر سے اور حلاج اور ابن عربی کی پیروی کر بے تو پھر جس طرح میں باتوں کا اقر ار کر سے اور حلاج اور ابلیس اور فرعون کا بھائی تو پھر جس طرح میں باتھوں کا میاتھوں کا میاتھوں کا میاتھوں کا میاتھوں کا میاتھوں کا میاتھوں کا بھائی ہے۔

اوراگر وہ تلہیں سے کام لے اور کہے کہ ان کی بات شطحیات میں سے ہے۔ انہوں نے اسے حال اور سکر کے غلبے کے وقت کہا تھا تو اس سے کہو کہ تم جھوٹ ہو لتے ہودیہ بات تو کلھی ہوئی کتابوں میں موجود ہے اور ابن عربی نے اپنی کتاب' فصوص'' کو یوں شروع کیا ہے:

میں نے محروسۂ دمشق کے اندر رسول التعلیق کو ایک خواب میں دیکھا اور آپ نے مجھے یہ کتاب دی۔ اور فرمایا اسے لوگوں کے سامنے بریا کرو۔ انی رأیت رسول الله فی مبشرة فی محروسة دمشق و اعطانی هذا الکتاب وقال لی احرج به علی الناس

المرتسوف كى كارستانياں

اورای کتاب میں ابن عربی نے بیان کیا ہے کہ البیس اور فرعون اللہ کے معرفت رکھتے تھے۔ اور نجات پاکیں گے۔ اور فرعون کو موٹ علیہ السلام سے زیادہ اللہ کاعلم حاصل تھا۔ اور جس نے کسی بھی چیز کی بوجا کی اس نے اللہ بی کی بوجا کی۔ اس طرح طاح نے بھی اپنی ساری کفریات کو کتاب کے اندر لکھ رکھا ہے۔ بیٹ کے یا حال کا غلبہ منہیں تھا جیسا کہ لوگ کہا کرتے ہیں۔

اس کے جواب میں اگر صوفی ہے کہ کہ ان لوگوں نے ایک الی زبان میں بات کی ہے جہ ہم نہیں جانے تو اس سے کہو کہ ان لوگوں نے اپنی بات عربی زبان میں کی ہے جے ہم نہیں جانے تو اس سے کہو کہ ان لوگوں نے اپنی بات کی شرح کی ہے اور خدکورہ باتوں کو دوٹوک کھی ہے اور خدکورہ باتوں کو دوٹوک کھنے ور میں بیان کیا ہے۔

اگراس کے جواب میں صوفی یہ کیے کہ ایسی زبان ہے جواہل تصوف کے ساتھ خاص ہے اور اسے دوسر بے لوگ نہیں جانتے ۔ تو اس سے یہ کہو کہ ان کی بیز بان عربی ہی زبان تو ہے جس کو انہوں نے لوگوں کے درمیان عام کیا ہے اور اپنے ساتھ خاص نہیں کیا ہے اور اسی بنیا د پر علاء اسلام نے حلاج کو اس کی باتوں کے سبب کا فرقر اردیا اور اسے ۲۰۰۹ ھیں بغداد کے بل پر پھانی دی گئی۔ اسی طرح علاء اسلام نے ابن عربی کے بھی کا فراور زند این ہونے کا فیصلہ کیا ہے۔

اگرصوفی کیے کہ میں علماء شریعت کے فیصلے کو تسلیم نہیں کرتا کیونکہ وہ علماء ظاہر ہیں حقیقت نہیں جانتے۔ تو اس سے کہو کہ یہ '' ظاہر'' تو کتاب وسنت ہے۔ اور جو '' حقیقت' اس'' ظاہر'' کے خلاف ہو وہ باطل ہے۔ پھر اس سے بینجی پوچھو کہ وہ

الم ليسوف ك كارعانيال

صوفیانہ حقیقت کیا ہے جس کا دعویٰ تم لوگ کرتے ہو؟ اگر وہ کے کہ یہ ایک راز ہے جس کو ہم نہیں بتلاتے تو اس سے کہو کہ بی نہیں تم لوگوں نے اس راز کو آشکارا کر دیا اور پھیلا دیا ہے۔ اور وہ رازیہ ہے کہ تمہارے خیال میں ہر موجود اللہ ہے۔ جنت وجہنم ایک ہی چیز ہے۔ ابلیس اور محمد ایک ہی چین ۔ اللہ ہی مخلوق ہے اور مخلوق ہی اللہ ہے۔ جیسا کہ تمہارے امام شیخ اکبرنے کہا ہے؟

السعبد رب و الرب عبد یا لیت شعری من المکلف ان قبلت عبد فذاک رب و إن قبلت رب أنی یکلف بنده رب عبد فذاک رب بخص مین نبیس آتا که پهرمکلف کون ہے؟ اگر کہا جائے کہ بنده سب تو وہی تو رب ہے ۔ اور اگر کہا جائے کہ بنده سب تو وہی تو رب ہے ۔ اور اگر کہا جائے کہ رب تو پھروہ مکلف کیے ہو سکتا ہے۔

اب اگرصوفی اس کا اقر ارکر لے اس کے باوجودان زندیقوں کی پیردی کر ہے تو پھر انہیں جیسا کا فروہ بھی ہوا۔اور اگر کہے کہ میں نہیں جانتا کہ یہ کیا بات ہے۔ جھے اس کا علم نہیں۔ البت میں اس کے کہنے والوں کے ایمان اور پاکی اور ولایت کا یقین رکھتا ہوں تو اس سے کہو کہ یہ واضح عربی کلام ہے۔اس میں کوئی خفاء نہیں اور یہ ایک معروف عقید سے یعنی وحدۃ الوجود کا پہتہ دیتا ہے۔ اور یہ ہندوؤں اور زندیقوں کا عقیدہ ہے جہتے کم لوگوں نے اسلام کی طرف نتقل کرلیا ہے۔اوراسے قرآنی آیات اور نبوی احادیث کا جامہ یہنادیا ہے۔

اس کے بعد اگر صوفی میر کیے کہ اولیاء کی شان میں گتاخی ندکروور ندوہ تم کو ہرباد

کر دیں گے کیونکہ رسول التھا فیے فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ جو کوئی میں سے ولئے سے کہ جو کوئی میں سے ولئے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کرتا ہوں۔ تو اس کے میں اس کے خلاف جنگ کا اعلان کرتا ہوں۔ تو اس کے جواب میں تم کہوکہ بیلوگ اولیا نہیں ہیں بلکہ زندیق وبددین ہیں جنہوں نے او پر سے اسلام کا پردہ ڈال رکھا ہے اور میں تمہارے ساتھ اور تمہارے خداؤں کے ساتھ کفر کر رہاہوں۔

پھرا گرصونی ہے کہے کہ ضروری ہے کہ ہم صوفیوں کے حق میں ان کے حالات کو سلیم کریں کیونکہ انہوں نے حقائق کو دیکھا ہے اور دین کے باطن کو پنجانا ہے۔ تواس سے کہو کہ تم جھوٹ بولتے ہو۔ اگر کوئی شخص اپنی بات کے ذریعہ کتاب وسنت ک مخالفت کرے۔ اور مسلمانوں کے درمیان کفروزندقہ پھیلائے تواس پر چپ رہنا جائز نہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

منتقیم پرہے۔

یقینا جو لوگ ہماری نازل کی ہوئی
دلیلوں اور ہدایت کو چھپاتے ہیں اس
کے بعد کہ ہم اسے لوگوں کے لیے
کتاب میں بیان کر چکے ہیں تم ایسے
لوگوں کو اللہ لعنت کرتا ہے اور لعنت
کرنے والے لعنت کرتے ہیں۔
سوائے ان لوگوں کے جوتو بہ کریں اور
اصلاح کریں اور بیان کریں تو میں
ایسے لوگوں کی تو بہ قبول کرتا ہوں اور
میں تو بہ قبول کرنے والامہر بان ہوں۔
میں تو بہ قبول کرنے والامہر بان ہوں۔

إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُمُونَ مَا اَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِللَّيْنَاتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِللَّيْنَاتِ أُولَيْكَ لِللَّيْنَاتِ أُولَيْكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ إِلَّا لَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ إِلَّا لَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ إِلَّا لَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ إِلَّا لَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ وَبَيْنُوا اللَّيْنَاتُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا فَاصُلَحُوا وَبَيْنُوا فَاصُلَحُوا وَبَيْنُوا فَاللَّامِنُونَ اللَّهُ وَلَا يَتُنُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا وَأَنْ اللَّهُ وَلَا لَكَ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ مِنْ عَلَيْهِمُ وَأَنَا اللَّهُ وَالْ الرَّحِيمُ وَالْمَالِقُوا اللَّهُ وَلَا اللَّوْلَ اللَّهُ وَلَا اللَّوْلَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِكُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا الللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْلِهُ وَلَا اللْمُواللَّذُ وَلَا اللْلْمُ اللْلِلْمُ اللَّهُ اللْل

اس لیے تہہارے باطل اور لغویات اور زندقہ پر چپ رہنا جائز نہیں۔ کیونکہ تم لوگوں نے عالم اسلام کو پچھے دور میں بھی اور موجودہ زمانے میں بھی خراب کر رکھا ہے۔ آج تک تم لوگوں کا یہی وطیرہ چلا آ رہاہے کہ لوگوں کو اللہ کی عبادت سے نکال کر مشائخ کی عبادت کی طرف لے جاتے ہو۔ تو حید سے نکال کر شرک اور قبر پرتی کی طرف لے جاتے ہو۔ اور کتاب و طرف لے جاتے ہو۔ اور کتاب و سنت کے علم سے نکال کر اللہ فرشتے 'رسول اور جنوں کو د کیھنے کا دعویٰ کرنے والوں سنت کے علم سے نکال کر اللہ فرشتے 'رسول اور جنوں کو د کیھنے کا دعویٰ کرنے والوں سے بدعات و خرافات اور جھوٹ فریب حاصل کرنے کی طرف لے جاتے ہو۔ تم

زندگی بھر باطنی فرقوں کے مددگار اور سامراج کے خادم رہے۔ اس لیے قطعاً جائز نہیں کہتم لوگوں نے جو گمرائی اور شرک پھیلا رکھا ہے اور لوگوں کو قرآن کریم اور حدیث سے بہکا کراپنے بدعتیا نداذ کار اور مشرکوں جیسی سیٹی اور تالی والی عبادت کی طرف لے جاتے ہواس پر خاموثی اختیار کی جائے۔

اس مرحلہ پر پہنچ کرصوفی لازماً خاموش ہوجائے گا۔ وہ سمجھ جائے گا کہ اس کا پالا ایک ایس محلہ پر پہنچ کرصوفی لازماً خاموش ہوجائے گا۔ وہ سمجھ جاس کے بعد یا تواللہ ایک ایس کے بعد یا تواللہ تعالی اس کو مجھ اسلام کی ہدایت دے دے گا یا وہ اپنے عقیدے اور معاملہ کو چھپائے رکھے گا۔ یہاں تک کہ اللہ تعالی اسے کسی دن رسوا کردئ یا کفروزندتے اور بدعت و مخالفت حق پراس کی موت آ جائے۔

ہم نے بیساری باتیں ان کی کتابوں اور اقوال سے تفصیل کے ساتھ بیان کر دی ہیں آپ ہماری کتاب ' الفکر الصوفی فی ضوء الکتاب والسنة ''کا مطالعہ کرو گے تو اللہ کی حمد وتو فیق سے آپ کو بیسب تفصیل کے ساتھ اللہ جائے گا۔

99 ـ . ب ما ول المول الم

